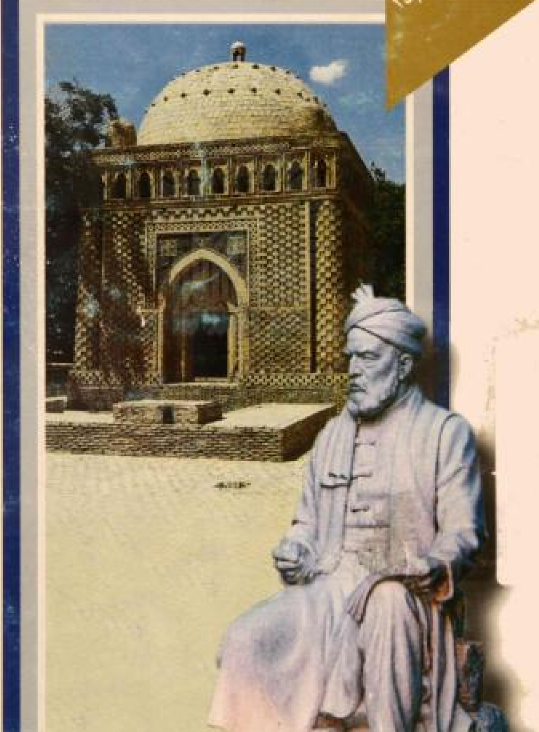


دورهٔ شکوفایی فرهنگ ایرانی \_ اسلامی

دكترمحمدرضا ناجى

المراد محادد عاما



2



بسم الله الرحمر الرحيم

از ایران چه میدانم؟ / ۱۵

### سامانيان

دورهٔ شکوفایی فرهنگ ایرانی ـ اسلامی

دكتر محمدرضا ناجي



دفتر پژوهشهای فرهنگی



#### دفتر پژوهشهای فرهنگ*ی*

تهران \_خيابان ايرانشهر شمالي \_نبش كوچه يگانه \_شماره ٢١٥ ؛ كُديستي : ١٥٨٤٧

تلفن: ۸۳۰۲۴۶۴ ، ۸۳۰۲۴۸۷ ؛ دورنگار: ۲۴۸۵ ، ۸۳۰۲۴۶۴ ؛ صندوق پستی: ۴۶۹۱ ـ ۱۵۸۷۵

پست الکترونیکی: crb@kanoon.net نشانی در اینترنت: crb@kanoon.net پست الکترونیکی: www. Iranculturestudies.com نشانی در اینترنت: ۴۸ شمارهٔ ۴۸ نلفن مرکز پخش: تهران میدان انقلاب ،خیابان ۱۲ فرور دین ، نبش خیابان شهید و حیدنظری ، شمارهٔ ۴۸ نلفن و دورنگار: ۶۴۱۷۵۳۲

شکوفایی فرهنگ ایرانی -اسلامی - از ایران چه میدانم؟/۱۵

\* مؤلف: دكتر محمدرضا ناجي

\* ويراستار: كاظمسادات اشكوري

نمونهخوان : صديقه يكانكى

\* طرح جلد : ماكت روى جلد آيدين آغداشلو؛ طرح و اجرا كورش صفىنيا

حروفنگار و صفحه آرا: مهرداد قربانی، شهره خوری

\*ليتوگرافي: مردمک \* چاپ: نيل \*شماركان: ٥١٥٠ نسخه \* چاپ اول ، ١٣٨٠

همهٔ حقوق محفوظ است.

شابک: ۵-۲۲-۵۷۹۹-۳۲ مثابک: ۵-۶۲-۵۷۹۹

ناجى، محمدرضا، ١٣٢٢ ـ

سامانیان، دورهٔ شکوفایی فرهنگ ایرانی ـ اسلامی / محمدرضا ناجی. ـ تهران: دفتر پژوهشهای فرهنگی، ۱۳۸۰.

۱۲۰ ص. : مصور. \_ (از ایران چه میدانم؛ ۱۵)

ISBN 964-5799-32-5

فهرستنويسي بواساس اطلاعات قيها.

ابران \_ تأریخ \_ سامانیان، ۲۷۹ \_ ۳۸۹ ق. ۲. ایران \_ اوضاع اجتماعی \_ قرن ۴ ق. ۳. تمدن اسلامي \_ قرن ۴ ق. الف. دفتر پؤوهشهای فرهنگی. ب. عنوان.

900/0411

DSR STO/UT . - T

۱۰۹۶۰ - ۸م

كتابخانه ملى ايران

### يادداننت

با توجه به تحولات نوین فرهنگی در جامعهٔ امروز، نیاز ایرانیان، بهویژه جوانان تیزبین و پرسشگر، به بررسیهای جدید علمی و پربار دربارهٔ تاریخ «پرفراز و نشیب» ایرانزمین و دیانت و فرهنگ و تمدن آن، بیش از گذشته نمودار شده است. از این رو، دفتر پژوهشهای فرهنگی با شناخت این امر و در جهت گسترش دیدگاههای همه جانبه و عمیق فرهنگی، تلاش جدیدی را آغاز کرده و بر آن است تا با انتشار مجموعهٔ "از ایران چه میدانم؟" آگاهیهای مهم، دقیق و سودمندی را در حوزههای گوناگون "ایران پژوهی" در دسترس همهٔ ایران دوستان و جوانان علاقهمند کشورمان قرار دهد.

امید است که این دفتر بتواند با ارائه این نوع پژوهشها، ضمن ایجاد پیوندی ناگسستنی میان فرهنگ امروز و دیروز و دوری از هر گونه ذهنیت و جانبداریهای یک سویه و غیرعلمی، زمینهٔ تبادل نظر و اندیشه را میان همهٔ دانش پژوهان و علاقه مندان این عرصه فراهم سازد و در شکوفایی حرکتهای نوین فرهنگی و اندیشه پرور و ایجاد آیندهای بهتر برای این سرزمین، نقشی شایسته و مفید ایفاکند.

دفتر پژوهشهای فرهنگی محمدحسن خوشنویس

# فهرست مطالب

| ٧  | پیش سخن                                 |
|----|-----------------------------------------|
| ٩  | فصل اول . تاریخ سیاس <i>ی</i> سامانیان  |
| ٩  | ۱. خاستگاه سامانیان                     |
| 11 | ۲. ساختار امارت                         |
| 17 | ٣. دين و دولت و روابط با خلافت          |
| 14 | ۴. دولت بخارا                           |
| ۲۳ | فصل دوم. جغرافیای سیاسیِ قلمرو سامانیان |
| 74 | ۱. خراسان در روزگار سامانیان            |
| 70 | ۲ حکومتهای محلی و شهرهای امیرنشین       |
| ٣٣ | فصل سوم. دیوانسالاری و تشکیلات اداری    |
| ٣٤ | ۱. دربار                                |
| 48 | ۲. دیوانها                              |
| 44 | فصل چهارم. وضع اجتماعي                  |
| 44 | ۱. خاندانهای قدیم ایرانی                |
| ** | ۲. آداب و آیینها                        |
| 49 | فصل پنجم. زندگی اقتصادی                 |
| ۵٠ | ۱. تجارت برده                           |
| ۲۵ | ۲. کشاورزی و دامداری                    |
| 24 | ۳. معادن و صنایع                        |
| ۵۵ | ۴. بازار                                |
| ۶۵ | ۵. پول                                  |

| <b>فصل ششم . معماری و هنر</b>            | ۵۹          |
|------------------------------------------|-------------|
| ۱. معماری                                | ۵۹          |
| ۲. هنرهای دستی                           | 84          |
| فصل هفتم اديان و فرق                     | <b>V</b> 1  |
| ۱. ادیان پیش از اسلام                    | <b>V</b> \  |
| ۲. فرق اسلامي                            | ٧۵          |
| فصل هشتم. آموزش و پرورش و نهادهای آموزشی | <b>V9</b>   |
| ۱. آموزش ابتدایی                         | <b>. V9</b> |
| ۲. آداب تعليم و تعلّم                    | ۸۰          |
| ۳. جایگاه دانشمندان                      | ۸۰          |
| ۴. برنامهٔ آموزشی                        | ۸۰          |
| ۵. روشهای آموزش                          | ۸١          |
| ۶. نهادهای آموزشی                        | ۸۲          |
| ٧. كتابخانهها                            | ۸۳          |
| ۸. وضع مالی استادان و دانشجویان          | ۸۴          |
| فصل نهم . علوم رايج در قلمرو سامانيان    | ۸۵          |
| ۱. علوم شرعی                             | ۸۶          |
| ۲. اخلاق                                 | 94          |
| ۳. عرفان و تصوف                          | 94          |
| ۴. علوم عقلی                             | ۹۵          |
| ۵. تاریخ                                 | 1 • 1       |
| ۶. ادبیات                                | 1.4         |
| سخن پایانی                               | 111         |
| پینوشت                                   | 115         |
| مآخذ                                     | 11V         |

## نينان سخن

دوران امارت سامانیان یکی از برجسته ترین دوره های تاریخ ایران و سرزمین های شرقی جهان اسلام است. این دوره از جهات گوناگون حایز اهمیت است: از یک سو به لحاظ دستاور دهای بی شمار علمی و از سوی دیگر، به جهت آثار دیرپا و پرنفوذ اداری و اجتماعی. از طرفی، به گواهی مور خان و جغرافیانویسان، این دوره یکی از کمنظیر ترین دوره های تمدن اسلامی است.

در این دوره شهرهای خراسانِ بزرگ، مانند مرو، نیشابور، بلخ و هرات پایگاه فعالیتهای علمی و معارف دینی شد و در بخارا، پایتخت سامانیان و مرکز سیاسی فرهنگی شرق اسلامی، و نیز در سمرقند دیگر کرسی شغد، علمای بزرگی سر برآوردند و دانشمندانی از سراسر سرزمینهای اسلامی به آن شهرها رو کردند. همچنین با حمایت امیران و وزیران خردمند سامانی و هم به علایق شخصی، تألیفات بسیاری در علوم شرعی پدید آمد و علوم عقلی راه تکامل پویید. قسمتی از این میراث گرانبها به یادگار مانده است.

از سوی دیگر، در عهد سامانیان و به تشویق این دودمان ایرانی، زبان و ادب فارسی جدید شکوفا شد و آثار فراوانی به نظم و نثر فارسی پدید آمد. این امر از لحاظ سیاسی و اجتماعی و فرهنگی تأثیرهای شگرفی بر جای نهاد و در نتیجهٔ آن، پارهای از آداب و آیینهای کهن ملی زنده و برقرار ماند که داستانهای حماسی و جشنهای ملی، بخشی از آن میراث باستانی است. به علاوه، با رویکرد و عنایت دربار بخارا به زبان عربی آثاری منظوم و منثور به این زبان تألیف شد.

در این زمان، در بسیاری از مناطق کشور حلقههای درس و بحث برقرار بود. افزون بر این، رونق سازمانیافتهٔ دانشها مرهون نهادهای آموزشی مستقلی بود به نام مدرسه که نخستینبار در شهرهای بزرگ سامانیان، مانند بخارا و نیشابور، پاگرفت. در زمان سامانیان، در نتیجهٔ اتخاذ سیاست تسامح و

تساهل و اعتدال، پیروان عقاید و فرق مختلف، به آزادی فعالیت میکردند، هم از این رو جریانهای فکری گوناگونی پدید آمد. در این دوره برخورد افکار و مناظرات علمی در پویایی حرکت فکری و عقلانی و پیدایی شمار فراوانی از آثار کلامی و فلسفی سهمی انکارناپذیر داشت.

هم چنین در این دوره، وزیران خردمند و کاردان سامانی، تشکیلات دیوانی و نظام اداری منسجمی پدید آوردند که سرمشقی برای سلسلهها و دولتهای بعدی شد. در روزگار سامانیان، حیات مادی نیز در نتیجهٔ فعالیتهای تولیدی و تجاری تحول یافت، به گونهای که در همه جا و در میان همهٔ طبقات شور و نشاط اجتماعی و کار و تلاش به چشم می خورد.

در فصلهای نه گانهٔ این کتاب از همهٔ مطالب یادشده به اختصار سخن به میان می آید. فصلهای اول و دوم به تاریخ سیاسی سامانیان و حکومتهای محلی و نحوهٔ ارتباط آنها با دولت سامانی اختصاص دارد. در فصل سوم نظام اداری سامانیان، شامل دربار و دیوانها بررسی شده است. فصلهای چهارم تا ششم دربارهٔ وضع اجتماعی، زندگی اقتصادی، و معماری و هنر است. در فصل هفتم از ادیان پیش از اسلام و بقایای آنها و همچنین از فرق اسلامی سخن رفته است. فصل هشتم به آموزش و پرورش و نهادهای آموزشی و فصل نهم به علوم رایج عصر سامانیان اختصاص دارد.

این تحقیق، گسترهٔ زمانی اواسط سدهٔ سوم تا اواخر سدهٔ چهارم هجری قمری را در قلمرو سامانیان، که از آن به مشرق یا خاوران و خراسان بزرگ و گاه خراسان و ماوراءالنهر یاد می شود، دربر می گیرد. این قلمرو پهناور، جز خراسان، شامل بخشهای گستردهای از افغانستان و منطقهای که در عرف جغرافیای سیاسی امروز آن را آسیای مرکزی می نامند، از جمله جمهوری های نواستقلال یافتهٔ ترکمنستان، تاجیکستان، ازبکستان، قزاقستان و قرقیز ستان است.

این پژوهش با تکیه بر منابع اصیل و معتبر و مراجعه به پارهای تحقیقات جدید انجام گرفته است و نگارنده امیدوار است که خوانندگان جوان با مطالعهٔ آن، با بخشی از تاریخ پر فراز و نشیب کشور ما آشنا شوند.

## فصل اول

#### تاریخ سیاسی سامانیان

۱. خاستگاه سامانیان خاندان ایرانی سامانیان نخست والیان دست نشاندهٔ طاهریان (۲۰۵-۲۶۱ق) بودند و سپس امیران مستقل شدند و از دست نشاندهٔ طاهریان (۲۰۵ق در خراسان و ماوراءالنهر، یا خراسان بزرگ، حکومت کردند؛ تاریخ ظهور و افول دولت سامانیان را باید در فاصلهٔ زمانی ۲۸۷ق (سال برافتادن دولت عمرو بن لیث صفاری به دست امیراسماعیل) و سال ۱۳۸ق (استیلای غزنویان و ایلکخانیان بر قلمرو سامانیان) دانست. بنابراین طول دورهٔ حکمرانی سامانیان، از آغاز استقلال و تشکیل دولت تا زمان انقراض، بیش از ۲۰۲ سال است و در برخی ادوار، جز خراسان و ماوراءالنهر، بر ولایات دیگر از جمله سیستان، کرمان، گرگان، طبرستان و ری تا حدود اصفهان سلطه داشته اند. در این مدت نه تن به امارت رسیدند. شاعری گفته است:

گشته به امارت خراسان مذکور نه تن بودند ز آل سامان مشهور اسماعیلی و احمدی و نصری دونوح و دوعبدالملک و دومنصور نسب سامانیان به نیای بزرگ آنان، «سامانخدا» (در عربی سامانخداة) می رسد. چنین می نماید که سامانخدا عنوانی عام برای حکمرانان ده «سامان» بوده است. چنانکه «بخارخدا» لقب امرای بخارا بوده که از میان دهقانان توانگر و زمیندار به این منصب می رسیده اند. "با این حال، برخی

نویسندگان ٔ سامان را جد سامانیان خوانده اند. در تعیین محل ده سامان، خاستگاه سامانخدا، اختلاف وجود دارد؛ برخی ٔ آن را از توابع بلخ و برخی ٔ از نواحی سمرقند دانسته اند. اما از آنجا که همهٔ منابع آنان را ایرانیانی دانسته اند که در خارج از مرزهای ایران حکومت کرده اند ، رأی اول مرجّح می نماید.

بیشتر نویسندگان دورهٔ سامانیان مسب سامانخدا را به بهرام چوبین (قرن ششم میلادی) سردار بزرگ ساسانیان رساندهاند، هرچند ضبط نامها در این سلسله نسب سخت آشفته است. یوستی در نامنامهٔ ایرانی و چنین آورده است: «سامانخداه بن جَثمان بن طُغاث بن نوشرد بن بهرام چوبین». با وجود این، مسعودی، مورخ بزرگ سدهٔ چهارم هجری قمری، نسب سامانیان را به بهرام گور (درگذشت ۴۳۸ یا ۴۳۹ م)، پادشاه ساسانی، رسانده و این نسبت را مشهور و اجماعی خوانده است. "

در زمان اسد بن عبدالله قسری، حاکم اموی خراسان (۱۰۵-۱۰۹ و ۱۲۰-۱۱۷ ق)، سامانخدا در بلخ حکومت داشت. وی در پی کشمکش با دشمنان خود، به مرو نزد اسد بن عبدالله پناه برد و به کمک او حکومت خود را از دشمنانش بازستاند. اسامانخدا، که گویا تا آن زمان بر آیین زرتشتی بود<sup>۱۲</sup>، به دست اسد به اسلام گروید و پسر خویش را به سبب دوستی با او، اسد نامید. اسامانخدا با ظهور ابومسلم، دعوتگر عباسیان در خراسان، به او پیوست و بعداً، هنگامی که هارونالرشید، علی بن عیسی بن ماهان را به حکومت خراسان منصوب کرد (۱۸۰-۱۹۱ ق) وارد دستگاه وی شد و سرانجام در زمان حکومت او از دنیا رفت. ۱۲

بعدها به دستور مأمون خلیفهٔ عباسی، غسّان بن عبّاد، والی او در خراسان، در سال ۲۰۴ ق چهار پسر اسد بن سامان خدا را، به پاداش حمایت از عباسیان در جریان شورش رافع بن لیث بن سیّار، بر شهرهایی امارت داد؛ سمرقند را به مهتر برادران، نوح، فَرغانه را به احمد، چاچ (در عربی شاش، اکنون مطابق تاشکند) و اُشروسنه (اَسروشنه) را به یحیی (درگذشت ۲۴۱ ق)، و هرات را به الیاس (درگذشت ۲۴۲ق) سپرد. چون طاهر بن حسین به جای غسان به حکومت رسید (۲۰۵ ق) آنان در مقام خود ابقا شدند و زان پس موقعیت خود را به مثابه دستنشاندگان طاهریان حفظ کردند. ۱۵ سامانیان در حفظ مرزهای شمالی و دفع تجاوز ترکان و خوارج سیستان، و هم چنین لشکرکشی ها کمکهای شایانی به طاهریان و دستگاه خلافت نمودند.

نوح بن اسد در سال ۲۲۷ ق درگذشت و برادرش احمد قلمرو او (سمرقند) را به دست گرفت. احمد مردی عالم و پارسا و نیکسیرت بود. وی نیز در سال ۲۵۰ ق از دنیا رفت و پسرش نصر جانشین او شد و امارت خویش را همچنان به نام طاهریان تا انقراض این سلسله و مدتی پس از آن ادامه داد. ۱۶۰ در سال ۲۶۱ ق چندی پس از استیلای یعقوب بن لیث صفاری بر قلمرو محمد بن طاهر، آخرین بازماندهٔ دودمان طاهریان، معتمد خلیفهٔ قلمرو محمد بن طاهر، آخرین بازماندهٔ دودمان طاهریان، معتمد خلیفهٔ عباسی، فرمان حکومت ماوراءالنهر را برای نصر بن احمد فرستاد. ۲۷ کارگزاران خراسان، آغاز شد. چنین می نماید که خلیفه با این تصمیم میخواست سامانیان را در مقابل صفاریان، که ظاهراً شورشی (خارجی) قلمداد می شدند، به رسمیت بشناسد.

۷. ساختار امارت نویسندگان بسیاری دولت سامانی را به دادگری و دین پروری ستودهاند. مقدسی (درگذشت ۳۸۴ ق) قلمرو سامانیان را باشکوه ترین سرزمینها، مرکز علم و عالمان و پایگاه اسلام دانسته که دارای امیری سرآمد، سپاهی خوب و مردمانی نیرومند و صاحبرأی و نامدار است. به گفتهٔ او این دولت توانسته بود در سایهٔ جهاد مستمر با دشمنان اسلام

(ترکان و غُز) امنیت و رفاه و رونق اقتصادی را در شهرها و روستاها برقرارکند و به حمایتِ دانشمندان برخیزد. ۱۸

حکومت امیران سامانی پس از مراسم بیعت امرا، لشکریان، بزرگان و درباریان و سپس مردم، با فردی که به ولایتعهدی به جای امیر پیشین مینشست، رسمیت و مشروعیت مییافت. ۱۹ آنان برخلاف وابستگان و وزیرانِ خلیفگان عباسی و امیران آلبویه که القاب مطنطن یافتند، به کُنیه و لقب سادهٔ «امیر» اکتفا کردند و در زمان حیات، القابی چون مؤیّد، موفق، منصور، معظم و منتصر و پس از مرگ به حمید، شهید، سعید، سَدید و رضی خوانده شدند. ۲۰ در منابع از امیر سامانی با عناوینی چون امیر شرق، صاحب خراسان، سلطان و ملک، و آنجاکه نحوهٔ ارتباط او با خلیفهٔ بغداد مورد توجه بوده، با عنوان مَولیٰ امیرالمؤمنین یاد شده است.

چندتن از سامانیان در خردسالی به مقام امارت رسیدند. در چنین شرایطی اگر ثبات بر امور حاکم نبود، یا وزیران و کارگزاران لایق به ضبط امور نمی پرداختند، حکومت بازیچهٔ دست درباریان و لشکریان می شد. امرای سامانی اگرچه به ظاهر حق نصب و عزل همهٔ عمال لشکری و کشوری ممالک خود را داشتند، اما از عهد نصر بن احمد به بعد به تدریج قدرت ایشان رو به ضعف نهاد و در عمل، امیر سامانی غالباً آلت دست کارکنان درباری و رؤسای لشکری بود. ۲۱

۳. دین و دولت و روابط با خلافت تقارن دین و دولت در اندیشهٔ سامانیان امارتی را پی افکند که در آن یکپارچگی ملی و وحدت سیاسی جز از رهگذر وحدت دینی متصور نبود. برای اِعمال حاکمیت بر سرزمینهای پهناوری که مستقیماً به فرمان سامانیان، یا امرای دست نشاندهٔ ایشان اداره می شد، دین عاملی مؤثر برای نزدیک ساختن مردمانی بود که احیاناً تفاوتهای قومی یا زبانی بر آنان حکم می راند. از سوی دیگر، پای بندی به

دین و تلاش برای نشر آن سبب می شد تا دولت، مورد تأیید دستگاهِ خلافت بغداد قرار گیرد و به وجهه و اعتبار داخلی دست یابد. به دلیل تبعیت و فرمانبرداری سامانیان سنی مذهب از خلافت عباسی بغداد، روحانیان و علمای دین در ماوراءالنهر و خراسان از امرای سامانی پشتیبانی می کردند؛ و منابر مساجد جامع بهمثابه تریبون رسمی برای اعلام مواضع دولت بود.

سامانیان قبول ریاست و سلطهٔ روحانی خلفای عباسی بغداد را عامل مشروعیت خود می دانستند و خود را مطیع و مجری اوامر آنان می شمردند. از این رو، هرچند ایرانی بودند اما نام «مَولیٰ امیرالمؤمنین» را به منزلهٔ عنوانی افتخار آمیز، که گویای پیوند ولایی ایشان با خلافت بود، برگزیدند. این عنوان در مکاتبات رسمی با دارالخلافه و به عکس، و در سکهها و جامههای مطرّز سامانیان متداول بود. حکومت امیر سامانی هنگامی رسمیت می یافت که از خلیفه منشور ولایت و خلعت و لوا دریافت کند. با این همه، مدرکی وجود ندارد که ثابت کند امرای سامانی، مانند طاهریان، مالیات یا خراج مرتب به خلیفه می پرداختند. امّا آنان گهگاه هدایا، یا مبالغی نقد به بغداد می فرستادند. امیر سامانی نمایندهای نزد خلیفهٔ بغداد داشت و بَرید رویدادهای مهم را به خلفا و امرای سامانی گزارش می داد.

چنین می نماید که ضعف مرکز خلافت و کاهش نفوذ آن در سرزمینهای دوردست، به ویژه از زمان قدرتیافتن امیرالامراها در بغداد (۳۲۴-۳۳۴ق) که به تجزیهٔ قلمرو خلافت انجامید، بهانهای شد تا سامانیان ارسال هدایا و مبالغ نقدی را به بغداد متوقف سازند. پس از آن که معزالدولهٔ بویهی در سال ۳۳۴ق بر بغداد چیره شد و در عزل و نصب خلیفه دخالت کرد، سامانیان تا مدتها از به رسمیت شناختن خلیفهٔ برکشیدهٔ آل بویه خودداری نمودند.

#### ٤. دولت بخارا

1. اسماعيل بن احمد (٢٧٩-٢٩٥ ق) ابوابراهيم اسماعيل بن احمد بن اسد را

پایه گذار واقعی امارت سامانیان دانسته اند. <sup>۲۲</sup> وی در سال ۲۳۴ ق در فَرغانه به دنیا آمد و از شانز ده سالگی و پس از مرگ پدر، به خدمت برادر بزرگ تر خود، نصر بن احمد بن اسد، حاکم سمر قند و فرغانه بود. امیراسماعیل در سال ۲۶۱ ق به دستور نصر برای سامان دادن به اوضاع آشفتهٔ بخارا به آن شهر گسیل شد. بخارا پس از استیلای یعقوب بن لیث بر خراسان (۲۵۹ق) و آشوب خوارزمیان به سرکردگی حسین بن طاهر طائی در ربیع الآخر سال ۲۶۰ق، برای بازیافتن قدرت از دست رفتهٔ طاهریان، سخت آشفته بود. در پی مصالحهٔ اسماعیل بن احمد با حسین بن محمد خوارجی، امیر بخارا، دایر بر جانشینی اسماعیل بن احمد با استقبال گرم ابوعبدالله دسین، شهر غرق شادی شد و به جای یعقوب بن لیث به نام نصر بن احمد بن اسد خطبه خواندند و اسماعیل بن احمد در میان استقبال گرم ابوعبدالله فقیه، رئیس و فقیه مبارز بخارا، و اشراف و بزرگان و مردم وارد شهر شد.

با استقرار اسماعیل در بخارا حکومت دودمان «بُخارخداها»، حاکمان محلی شهر، به پایان رسید. وی آشوبگران از جمله حسین خوارجی و حسین ابن طاهر، و راهزنان را سرکوب کرد و آرامش را به شهر بازگرداند. پس از مرگ نصر در سال ۲۷۹ق، امیراسماعیل قدرت مطلق و حکومت بر ماوراءالنهر را به مرکزیت بخارا، که از آن پس به صورت پایتخت دایمی سامانیان درآمد به دست گرفت. اسماعیل در سال ۲۸۰ق برای دفع خطر بیابانگردان ترک، لشکر کشید و شهر طراز را در سرحد ترکستان تسخیر کرد و بیابانگردان به نام معتضد عباسی خطبه خواند. در نتیجهٔ این پیروزی امیر طراز و دهقانان بسیاری اسلام آوردند و اسماعیل شهرتی در سرزمینهای شرقی جهان اسلام کسب کرد.

در همین زمان قدرت تهدید آمیز صفاریان در جنوب قلمرو سامانیان در حال تکوین بود. عَمرو بن لیث در سال ۲۸۳ ق با از میان برداشتن رافع بن هر ثَمه، والی متمرد خراسان، سراسر خراسان تا ساحل جیحون را به سلطهٔ

خود درآورد و در سال ۲۸۴ ق نیز ولایت ری را به قلمرو خود افزود. در پی این توسعه طلبی آشکار، در ۲۳ محرم سال ۲۸۵ ق فرمان معتضد دایر بر عزل اسماعیل بن احمد از حکومت ماوراءالنهر و جانشینی عمرو بن لیث، در میان جمعی از حجاج خراسان، قرائت شد. به این ترتیب تمام قلمرویی که پیش از این به نام عبدالله بن طاهر بود، به عمرو واگذار شد. ولی این فرمان جنبه تشریفاتی داشته و ظاهراً با فشار عمرو صورت گرفته است. زیرا معتضد چنین فرمانی را برای اسماعیل بن احمد نیز صادر کرده بود. به علاوه، خلیفه پس از پیروزی اسماعیل او را ستود و عمرو را نکوهش کرد. اسماعیل در ماه شوال سال ۲۸۶ ق در جنگی میان نسا و آبیورد بر لشکریان اعزامی عمرو پیروز شد و در ربیع الآخر سال ۲۸۷ ق لشکر عمرو را پس از نبردی کوتاه، در نزدیکی بلخ، درهم شکست و عمرو را به طرزی شگفت انگیز به اسارت درآورد. وی عمرو را به سمرقند و سپس به بغداد فرستاد و بدین ترتیب به قدرت تهدید آمیز او، که مایهٔ نگرانی دستگاه خلافت وامارت سامانیان شده بود، یابان داد.

امیراسماعیل در اواخر همین سال (۲۸۷ ق) با شکست دادن محمد بن زید داعی علوی، مرزهای غربی امارت خود را توسعه داد و گرگان و طبرستان را به قلمرو خویش افزود و در اواخر سال ۲۸۹ ق هم ری را به تصرف درآورد. اسماعیل در پانزدهم صفر سال ۲۹۵ ق در بخارا درگذشت و امیر ماضی (در گذشته) لقب گرفت. امیراسماعیل را به خردمندی، دادگری، بردباری و نیک رفتاری با مردم ستوده اند.

۲. احمد بن اسماعیل (۲۹۵-۱۰۳ق) پس از مرگ اسماعیل، پسرش ابونصر احمد به امارت نشست. <sup>۲۴</sup> وی در سال ۲۹۸ ق با فتح سیستان و مقهورساختن صفاریان، این منطقه را برای نخستینبار به قلمرو سامانیان افزود. <sup>۲۵</sup> در پی ظهور ناصر کبیر حسن. بن علی اُطروش علوی در سال ۳۰۱ ق، سلطهٔ

سيزده سالة سامانيان بر طبرستان خاتمه يافت. ٢٤ احمد بن اسماعيل در نيمة سال ۳۰۱ ق به دست چندتن از غلامانش کشته شد و شهید لقب یافت.۲۷ ۳. نصر بن احمد بن اسماعیل (۳۰۱-۳۳۱ق) با مرگ احمد بن اسماعیل، ياران او يسر هشت سالهاش، ابو الحسن نصر بن احمد را به امارت نشاندند. نصر با شورش داخلی و درازمدت خویشان و امرای خود، که در دورههای مختلف، سمرقند و بخشهایی از خراسان را تصرف کردند، روبهرو شد، اما با کمک وزرای کاردان و سرداران دلاور خود توانست بر آنان فایق آید.۲۸ نصر در سال ۳۱۴ق با فرمان خلیفه مقتدر، ری را که چندی از سلطهٔ سامانیان خارج شده بود، تصرف كرد. با اين حال، حكومت ري ميان علويان و سرداران محلي دیلمی و سپس رکنالدوله، که پس از مرگ نصر کنترل آنجا را به دست گرفت، مورد منازعه بود. ۲۹ گرگان نیز با سامانیان در فاصلهٔ سالهای ۳۰۷ تا ٣١٥ق وضعى مشابه ري داشت. بخش پاياني حكومت نصر، به لحاظ انتشار دعوت شیعهٔ اسماعیلی در ماوراءالنهر،که پیروانی در میان صاحب منصبان دربار یافت، توجه برانگیز است. البته این حرکت،که در برابر حمایت رسمی و مستمر امیران سامانی از مذهب سنت (حنفی) استثنا به شمار می آمد، بهزودی در دورهٔ جانشین او نوح، مهار شد. حکومت نصر را باید اوج قدرت و شکوفایی سامانیان دانست که تا حد زیادی مرهون وزیران لایق و سیاستمدار و دانشپرور، چون ابوعبدالله جیهانی و پسرش ابوعلی محمد، و ابوالفضل محمد بلعمي بود. نصر بر همهٔ نواحي تحت سلطهٔ پدر و جد خویش سی سال با اقتدار امارت کرد و در ۳۸ سالگی در اثر بیماری درگذشت و او را سعید لقب دادند. ۳۰

٤ نوح بن نصر بن احمد (٣٣١-٣٤٥) پس از نصر، پسرش ابومحمد نوح، ملقب به حمید، به امارت رسید. شروع امارت نوح را باید ابتدای دورهٔ انحطاط دولت سامانی دانست. وی برای جلب رضای اهل تسنن، پیروان

اسماعیلیه را سرکوب کرد " و وزارت را به فقیه حنفی، ابوالفضل شلمی معروف به حاکم جلیل، سپرد. چندی بعد، امیرنوح، ابوعلی بن محتاج چغانی، سپهسالار خراسان، را به دلیل بدرفتاری با مردم، از مقام خود عزل کرد و این امر خراسان را دستخوشِ ناآرامی ساخت. چه، ابوعلی چغانی به اتفاق ابراهیم بن احمد، عمّ امیرنوح، سر به شورش برداشت و بخارا راگرفت و در آنجا خطبهٔ امارت به نام ابراهیم خواند. از سوی دیگر لشکریان، که حاکم جلیل را مسبب آشفتگی اوضاع می دانستند، تسلیم او را از نوح خواستند و وی را به قتل رساندند. نوح بعداً بر اوضاع مسلط شد. ۲۳ سالهای بعد نیز به کشمکش با آل بویه سپری شد و منصور بن قراتکین، سپهسالار سامانی، یک چند بر ری و اصفهان مسلط شد و تا کرمانشاه پیش رفت. نوح در ربیعالثانی سال ۳۴۳ق بر اثر بیماری و فات یافت. ۳۳

۵. عبدالملک بن نوح (۳۶۳-۴۵۰ق) پس از مرگ نوح، مهتر پسران او، ابوالفَوارس عبدالملک به امارت رسید. در این هنگام شهرها و ولایات آشوب زده بود. ابوعلی محتاج چغانی در سال ۳۴۳ق به کمک رکنالدوله بویهی بر نیشابور و بخشهایی از خراسان مستولی شد و گرگان را تصرف نمود، اما بَکر بن مالک فَرغانی، سپهسالار سامانی، آنان را دفع کرد و لشکری برای فتح اصفهان فرستاد و خود عازم ری شد. لیکن رکنالدوله حکومت ری و شهرهای ناحیهٔ جبال را در قبال پرداخت مالیات سالانهای (دویستهزار دینار) نگاه داشت. مقام وزارت، و سپهسالاری خراسان به سبب تعدّی و اجحاف متولّیان امر، و اعتراض و شکایت سپاهیان و مردم، چندین بار دست به دست گشت تا این که سرانجام اَلپتکین حاجب بزرگ با اتفاق و تبانی با ابوعلی محمد بن محمد بلعمی در پایان سال ۳۹۹ق مقام سپهسالاری و وزارت را قبضه کردند. عبدالملک در شوال سال ۳۵۰ق به هنگام چوگانزدن، از اسب قبضه کردند. عبدالملک در شوال سال ۳۵۰ق به هنگام چوگانزدن، از اسب به زیر افتاد و مرد و او را رشید لقب دادند. ۲۴

۶. منصور بن نوح (۱۵۳۰-۱۹۵۳) با مرگ عبدالملک، خراسان را آشوب فراگرفت. بزرگان خاندان سامانی و رؤسای لشکری با برادر او، یعنی ابوصالح منصور بن نوح، بیعت کردند. این امر به کوشش فائق خاصه، که از بدو طفولیتِ منصور مربی اختصاصی او بود، صورت گرفت. الپتکین که نتوانسته بود نامزد خویش، نصربن عبدالملک را بر تخت امارت بنشاند، پس از جنگ و گریزهایی، ناگزیر طاعت امیرمنصور را گردن نهاد و در غزنه، در حاشیهٔ شرقی سرزمین سامانی، مستقر شد. در این هنگام ابومنصور محمد بن عبدالرزاق طوسی (درگذشت ۱۵۳۱ق) سپهسالار خراسان بود و چون راه تعدی و تمرّد در پیش گرفت، ابوالحسن محمد بن ابراهیم بن سیمجور به جای او منصوب شد. سامانیان از سال ۴۵۳ق با لشکرکشی های پیاپی به سیستان، خود را درگیر جنگی فرسایشی و بی نتیجه و محاصرهای پرهزینه کردند که بیش از هفتسال دیر کشید و دولت سامانی را به سوی انحطاط سوق داد.

هم چنین در زمان منصوربن نوح جنگ با آل بویه در ری ادامه یافت، اما در سال ۳۶۱ق صلحی منعقد شد که روی همرفته به سود سامانیان بود و بهمدت سیسال، تا انقراض سامانیان برقرار بود. ۳۵

منصور بن نوح در شوال سال ۳۶۶ق درگذشت و او را پس از مرگ، امیر سَدید خواندند. ۳۶ ابن حَوقل، سیّاح و جغرافیانویس مسلمان، که در زمان امارت وی به خراسان و ماوراءالنهر سفر کرده، او را عادلترین و نیکروش ترین پادشاهان عصر خوانده و گزارشی از خراج و جیرهٔ سپاهیان و کارگزاران او به دست داده است. ۳۷

۷. نوح بن منصور (۳۶۶-۳۸۷ق) پس از مرگ منصور بن نوح، پسر سیزده ساله اش ابوالقاسم نوح بن منصور، ملقب به رَضی، را به امارت نشاندند و مادر امیر کفالت ادارهٔ امور را به دست گرفت. امارت نوح بن منصور آغاز زوال و فروپاشی دولت سامانیان بود. حدود بیست سال پایانی،

حکومت سامانی شاهد ضعف فرزایندهٔ دولت در برابر سرداران و سپهسالارانی نظیر سیمجوریان، تاشحاجب و بَکتوزون و فائق خاصه، و تعمیق بحران در کشور به جهت کاهش درآمد مالیاتی بود. ابوالحسین عبیدالله (عبدالله) عُتبی وزیر، هرچند در حفظ دولت سامانی کوشید و لشکری برای دفع بوییان ازگرگان و طبرستان تدارک دید، اما در سال ۲۷۲ق با دسیسهٔ سپهسالار معزول، ابوالحسن سیمجور، و همدستی فائق کشته شد. با مرگ عضدالدوله در سال ۲۷۲ق آل بویه از تهاجم به خراسان بازماندند. مؤیدالدوله، حاکم ری نیز در سال بعد درگذشت و به این ترتیب خاطر سامانیان تا حدی آسوده شد. لیکن در بخارا رشتهٔ امور از هم گسسته بود و درباریان خودکامه و ترکان متنفذ قدرت را به دست داشتند و بر وزرا تحکّم میکردند؛ از این رو وزرا پی در پی عوض می شدند. از سوی دیگر، سرداران نوح با یکدیگر اختلاف می ورزیدند و هرکدام مدعی سپهسالاری بود.

در اواخر امارت نوح بن منصور، سپهسالار خراسان ابوعلی سیمجور، بر بیشتر خراسان عملاً به استقلال فرمان می راند و سلطهٔ امیر به نواحی بخارا و سمرقند محدود گردید. فائق که حکومت خود را از دست داده بود، بُغراخان ترک، پادشاه ایلکخانی (قراخانی) را به تصرف بخارا برانگیخت. بعداً نیز ابوعلی سیمجور در سال ۳۸۲ق (یا ۳۸۳ق) روابط دوستانهای با بغراخان برقرار کرد و از او خواست قلمرو سامانی را میان خویش تقسیم کنند. پس از آن، بخارا و سمرقند موقتاً به استیلای ترکان درآمد. اگرچه نوح این شهرها را کمی بعد بازگرفت، ولی اوضاع مرتب رو به وخامت بود. از این رو نوح بن منصور ناگزیر به سبکتکین، که با فتوح خود در هندوستان قدرت و آوازهای یافته بود، متوسل شد و او را برای دفع ابوعلی و متحد وی، فائق، از غزنه فراخواند.

در سال ۳۸۵ق ایلکخانیان باز به قلمرو سامانیان هجوم آوردند. در این

هنگام سبکتکین و پسرش محمود، سپهسالار خراسان، به توافقی با ایلکخان دست یافتند که به موجب آن، قطوان مرز مشترک دو محدودهٔ حکمرانی تعیین شد. سبکتکین خراسان را نگاه داشت و ایلکخان نواحی شمالی ماوراءالنهر (تمام درهٔ سیر دریا) را تصرف کرد.

نوح بن منصور در ماه رجب سال ۳۸۷ق پس از یک دوره بیماری سخت درگذشت. ۳۸

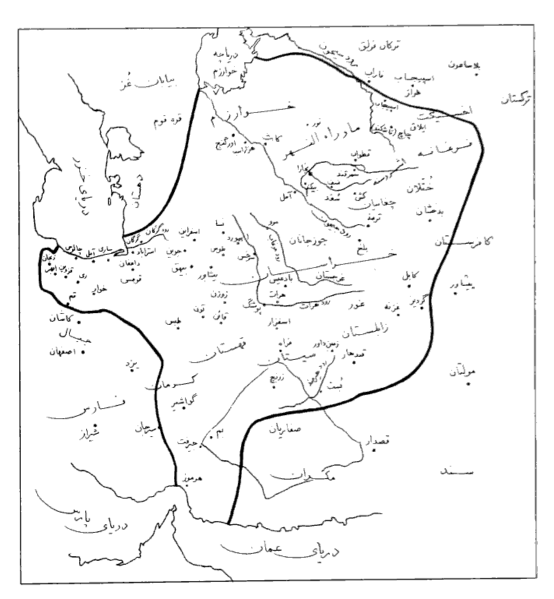
A. منصور بان نوح الله المارت رسید. هنگامی که محمود غزنوی او ابوالحارث منصور بن نوح به امارت رسید. هنگامی که محمود غزنوی در غیزنه بسر سسر جانشینی سبکتکین درگیر نبرد با برادرش اسماعیل بود، امیرمنصور سپهسالاری خراسان را به حاجب بزرگ دربار، بکتوزون، داد. محمود برآشفت و نیشابور را گرفت. بکتوزون که حمایت و برخوردی شایسته از منصور ندیده بود، با فائق متحدگشت. آن دو منصور بن نوح را خلع و چشمانش را کور کردند و برادر خردسالش ابوالفوارس عبدالملک بن نوح را بر تخت نشاندند. حکومت منصور بن نوح کمتر از دوسال به درازا کشید.

۹. عبدالملک بن نوح (صفر ۳۸۹ق دی قعدهٔ ۳۸۹ق) محمود غزنوی طی جنگهایی رشتهٔ اتحاد بکتوزون و فائق و ابوالقاسم سیمجور، برادر ابوعلی، را گسست و هزیمتشان داد و خراسان را از وجود آنان پاک ساخت. به این ترتیب پردهٔ اول از انقراض سامانیان به دست یکی از غلام زادگان سامانی در نیمهٔ سال ۳۸۹ق برچیده شد و محمود، که از آن پس با لقب شکوهمند «سلطان» از او یاد می شود، بر تمام قلمرو پیشین سامانیان در جنوب جیحون مستولی گشت. چند ماه بعد در ماه ذی قعدهٔ سال ۳۸۹ق ایلک خانیان به رهبری نصر بن علی بی هیچ مقاومت جدی بخارا را گرفتند. عبدالملک به اوزکند فرستاده شد و در آن جا درگذشت. بدین گونه شعلهٔ برجای مانده از

دولت سامانیان در ماوراءالنهر به یکباره فرو مرد و پردهٔ دوم از انقراض سامانیان برافتاد. ۴۰

برادر منصور و عبدالملک، ابوابراهیم اسماعیل بن نوح المنتصر، امیر دلیر و نستوه سامانی، به انتقام برخاست و کوشید تا امارت از دسترفته را بازگیرد، اما پس از کسب موفقیتهایی در مقابل ایلکخانیان، سرانجام در سال ۳۹۵ق کشته شد. <sup>۴۱</sup>

امـارت سـامانیان در مـاوراءالنـهر و خـراسـان، سـد اسـتواری در برابر تهاجمات ترکان بیابانگرد آسیای مرکزی به دنیای متمدن بود و این حکومت نقش تاریخی دفاع از مرزهای شمالی را، که میراثدار آن بود، بیش از یک سده به خوبی ایفاکرد. رباطها به منزلهٔ پاسگاههای مرزی در سراسر مناطق سرحدي، مانند اِسپيجاب و چاچ و فرغانه گسترده بود و غازیان فراوانی در آنجا به جهاد و دفاع از مرزها میپرداختند. حملات سامانیان، مانند لشکرکشی امیراسماعیل در سال ۲۸۰ ق و نیز لشكركشيهاى حكومتهاى وابسته به سامانيان، مانند خوارزمشاهان فریغونی بر ضد ترکان، در ثبات دولت و توسعهٔ مرزها بسیار مؤثر بود. در عین حال، از همین طریق شمار فراوانی از ترکان به تدریج به قلمرو سامانیان وارد و در سراسر سرزمینهای اسلامی پراکنده شدند. ادامهٔ این روند که از مدتها پیش به صورت آرام و خزنده آغاز گشته بود، به تُرکشدن نهایی ماوراءالنهر کمک کرد و سرانجام در اثر ضعف و آشفتگی های اواخر دورهٔ سامانیان، به زوال و سقوط این دولت و ظهور دو قدرت بزرگ تُرک، یعنی ایلکخانیان (قَراخانیان) در شمال رود جیحون و غزنویان در جنوب انجامید. در حقیقت بخش وسیعی از منطقهای که اکنون آسیای مرکزی خوانده می شود و بیشتر سكنهٔ آن تركزبان مى باشند، سرزمين هاى ايرانى بودند كه مردم آن به فارسى تكلم مىكردند.



١. قلمرو سامانيان

## فصل دوم

### جغرافیای سیاسی

#### قلمرو سامانيان

سامانیان در پهنهٔ گستردهای، از حدود غربی خراسان تا مرزهای ترکستان در آن سوی رود جیحون (آمودریا) فرمان میراندند. بر سراسر این قلمرو (خراسان و ماوراءالنهر) که در گذشتهای دور تحت نظر دو نظام سلطه اداره می شد، با ظهور سامانیان، وحدت سیاسی حکمفرما شد. ۲۲ مقدسی ۳۳ به پیروی از پیشگامان دانش جغرافیا از این واحد سیاسی مستقل با نام «مشرق» یا خراسان یاد کرده و سامانیان را «شاهان خراسان» خوانده است. وی خراسان بزرگ (شامل خراسان به معنی خاص، و ماوراءالنهر) را شامل ۲۷ خوراه اداری (کوره و ناحیه) می داند. به گفتهٔ وی، این ولایات اگرچه از لحاظ سیاسی همه فرمانبردار سامانیان بودند، اما برخی به لحاظ مالی وضع خاص داشتند. از این میان امیران سیستان، خوارزم، غَرچستان، جوزجان، بُست، خزنه و خُتَّل تنها هدیه می فرستادند و خراج را خود مصرف می کردند. حاکمان محلی این ولایات که از آنها به ملوک اطراف یا وُلات اطراف یاد می شود، به هنگام لشکرکشی های گستردهٔ دولت سامانی، به یاری این دولت می شتافتند. ابن حوقل ۴۴ مجموع ولایات سامانیان را به سی رسانده است. می شتافتند. ابن حوقل ۴۶ مجموع ولایات سامانیان را به سی رسانده است. بخارا، پایتخت پرشکوه سامانیان و مهم ترین شهر ماوراءالنهر در مسیر بخارا، پایتخت پرشکوه سامانیان و مهم ترین شهر ماوراءالنه در دسیر بخارا، پایتخت پرشکوه سامانیان و مهم ترین شهر ماوراءالنه در دسیر بخارا، پایتخت پرشکوه سامانیان و مهم ترین شهر ماوراءالنه در دسیر بخارا، پایتخت پرشکوه سامانیان و مهم ترین شهر ماوراءالنه در دسیر

سفلای رود سُغد (اکنون زَرافشان)، امروزه در جنوب غربی جمهوری ازبکستان واقع است. این شهر از زمان حکومت امیراسماعیل بن احمد تا انقراض سامانیان، بیش از یک سده، به مثابه مرکز سیاسی ـ فرهنگی شرق جهان اسلام، شهرهایی چون مروو نیشابور و سمرقند را تحت الشعاع خود قرار داد و مهد خیزش و شکوفایی ادبیات فارسی دری گشت.

1. خراسان در روزگار سامانیان خراسان به مفهوم خاص ولایتی بود که از شمال تا جیحون (آمودریا) و از جنوب تا بیابانهای کویر نمک و کویر (دشت) لوت گسترده بود. در دورهٔ سامانیان، خراسان همچون پیش، از تردد کاروانهایی که عراق و بغداد را به خاوران و هند می پیوست، خصوصاً از تجارت بردگان ترک سود سرشار می برد. به جز این، خراج یا مالیات ارضی خراسان در زمان طاهریان به چهل میلیون در هم در سال بالغ می شد.

در میان حکومت ولایات که امیر و اغلب به اشارهٔ حاجب بزرگ یا وزیر به امرا و رؤسای لشکری می سپرد، حکومت خراسان از همه بیشتر اهمیت داشت. چه، حاکم خراسان سپهسالار یا فرماندهٔ کل اردوی سامانی نیز بود. به همین جهت، سامانیان گاهی به میل و اکثر اوقات از راه ترس و احتیاط، سرداران نامی و بزرگان خاندانهای قدیم را به این مقام برمی گزیدند و غالباً این شغل در بعضی از خاندانها موروثی می شد و بر سر احراز آن بین رؤسای لشکری سامانی و افراد چند خانواده نزاع درمی گرفت. چنانکه آل محتاج و خاندان قراتکین و آل سیمجور، که خراسان در بیشتر ایام دولت سامانی در دست ایشان می گشت، پیوسته بر سر حفظ یا تصرف این دولت سامانی در دست ایشان می گشت، پیوسته بر سر حفظ یا تصرف این مقام با هم جدال داشتند و در اواخر دورهٔ سامانی، امیر محمود پسر سبکتکین توانست این مقام را به دست گیرد. سپهسالار و حاکم خراسان در نیشابور مستقر بود.

#### ۲. حکومتهای محلی و شهرهای امیرنشین

گرگان و طبرستان و ری، و روابط سامانیان با آل بویه و آل زیار گفته شد که سامانیان در اواخر سال ۲۸۹ ق گرگان و طبرستان و در اواخر سال ۲۸۹ ق ری را تصرف کردند. پس از آن گرگان و طبرستان یک چند به استیلای علویان درآمد (۲۰۹ ـ ۳۱۶ق) و در سال ۳۱۶ق بر ری دست انداختند. سامانیان با لشکرکشی های پیاپی کوشیدند این مناطق را بازگیرند. در سال ۳۱۵ق آسفار ابن شیرویه، سردار دیلمی، گرگان را فتح کرد و حکومت آنجا را به فرمانِ نصر بن احمد سامانی به دست گرفت. وی به زودی بر طبرستان نیز استیلا یافت و در سال بعد ری را به نام امیرنصر گشود.

افزون بر این، اسفار بر شهرهای قزوین و ابهر و زنجان و قم و همدان و کرَج ابی دُلَف (اکنون کَرَه رود نزدیک اراک) مستولی شد. اما همین که سپاه و ساز و برگی یافت، بر ضد امیر نصر عصیان کرد و به اندیشهٔ برپایی تاج و تخت پادشاهی در ری برآمد. او هرچند، باز به سلطهٔ سامانیان و پرداخت مالیات به دولت بخارا تن در داد، اما دست به کشتار و خشونت گشود. از این رو در سال ۱۹۳ق به دست سردار گیلی خود، مَرداویج بن زیار، به قتل رسید.

مرداویج، سرسلسلهٔ زیاریان، تمام قلمرو اسفار را تصرف کرد و همچون او اندیشهٔ پادشاهی در سر می پروراند و بر تخت طلا و نقره می نشست. وی بر طبرستان و گرگان نیز دست انداخت، اما پس از یک چند داعیهٔ خودسری، آن جا را رهاکرد و ری را، در مقابل پرداخت مالیات به نصر بن احمد، نگاه داشت و تا زنده بود، متعرض ولایت سامانیان نشد. مرداویج در سال ۳۲۳ق به دست ترکان کینه جو به قتل رسید و برادرش و شمگیر حکومت ری را به دست گرفت و سلطهٔ خود را بر گرگان نیز گسترد. گرگان در سال ۳۲۴ق به دست ماکان بن کاکی، سردار دیلمی و متمرد سامانیان، گشوده شد و در اواخر سال ۳۲۸ق ابوعلی محتاج در ادامهٔ ابوعلی محتاج در ادامهٔ

پیشروی خود، ری را پس از جنگی سخت گرفت. وشمگیر با دادن تلفات زیاد به ساری گریخت و ماکان، متحد او، در این جنگ کشته شد.

آل بویه، که از سرداران ماکان و سپس مرداویج بودند، در عرصهٔ رقابت بر سر قدرت ظاهر شدند. علی بن بویه (بعداً عمادالدوله) در سال ۲۳۱ق در اصفهان دولتی بنیاد نهاد و در سال بعد بر شیراز استیلا یافت. پس از قتل مرداویج، علی در فارس و حسن (رکنالدوله) در اصفهان مستقر شده بودند. ابوعلی محتاج که گرگان و ری را فتح کرده و لشکریان خود را تا غرب ایران گسیل داشته بود، با شنیدن خبر مرگ نصر بن احمد (۱۳۳۰ق) به خراسان بازگشت. در پی آن، رکنالدوله بویهی بر ری مستولی شد. در واقع از این زمان ری از سلطه و قلمرو سامانیان جدا شد و آل بویه توانستند در مقابل حملات مکرر سپهسالاران خراسان مقاومت کنند و با پذیرش صلح و تعهد پرداخت مالیات به سامانیان، حکومت آنجا را نگه دارند. وشمگیر نیز فرمان دولت سامانی را گردن نهاد و در سال ۳۳۳ق گرگان را، با کمک سپاهیان سامانی، گرفت و طبرستان را به زیر سلطه درآورد و علی رغم حملات مکرر رکنالدوله این ولایات را حفظ کرد.

در سال ه۳۵۰ سپهسالار خراسان، ابومنصور محمد بن عبدالرزاق طوسی، که از مقام خود برکنار شده بود، خویش را مطیع رکنالدوله بویهی خواند و او را به گرفتن گرگان که در این تاریخ، وشمگیر زیاری با حمایت و پشتیبانی امیرمنصور سامانی بر آنجا حکومت میکرد، برانگیخت. اگرچه رکنالدوله در سال ۳۵۱ق طبرستان و گرگان را از وشمگیر گرفت و او را به گیلان هزیمت داد، لیکن قبل از آن، وشمگیر با دادن هزاردینار رشوه به یوحنا طبیب ابومنصور، او را زهر خوراند و آن زهر کمی بعد کار ابومنصور را ساخت.

در سال ۳۵۶ق ابوعلي بن الياس، حاكم كرمان، كه آل بويه ولايت وي را از

کف او به در برده بودند، به بخارا پیش منصور بن نوح آمد و او را به گرفتن ممالک آل بویه ترغیب کرد. این صحبت با استمداد وشمگیر همزمان شد. لذا منصور بن نوح، وشمگیر را مأمور فتح ری و جنگ با رکنالدوله کرد و سپاه خراسان را به فرماندهی ابوالحسن سیمجور به یاری او فرستاد. اما در این هنگام وشمگیر در ماه محرم سال ۳۵۷ق از اسب افتاد و مرد و تمام آنچه رشته بودند پنبه شد. ابوالحسن سیمجور هم از عزم جنگ منصرف شد و از میانهٔ راه (دامغان) به نیشابور بازگشت و بدین ترتیب خاطر رکنالدوله آسوده گشت. بیستون، برادر و جانشین وشمگیر، با رکنالدوله صلح کرد و در پناهِ او قرار گرفت.

سرانجام برای این که روابط خصمانهٔ دولتهای سامانیان و آل بویه به دوستی بدل شود تلاشی مؤثر صورت گرفت. به کوشش ابوالحسن سیمجور سپهسالار خراسان، و در پی مکاتبهٔ وزیر سامانی (ابوجعفر عُتبی) و وزیر رکن الدولهٔ بویهی (ابوالفتح بن العمید) در سال ۱۳۳۱ با حضور بزرگان خراسان و فارس و عراق، صلحی منعقد و مقرر شد که رکن الدوله و برادرش عضدالدوله هرسال مبلغی در ازای ری و جبال به منصور بن نوح بپردازند و منصور متعرض ری نگردد. برای استحکام این روابط، عضدالدوله دختر خود منصور متعرض ری نگردد. برای استحکام این روابط، عضدالدوله دختر خود هدایایی گرانبها برای عضدالدوله فرستاد. بدین ترتیب جنگ و ستیز خاتمه یافت. دهسال بعد درگیری بر سر گرگان بهانهای به دست داد تا بار دیگر روابط رو به وخامت گذارد. قابوس بن وشمگیر که پس از مرگ برادرش بیستون در سال ۱۳۶۶ق قدرت را به دست گرفته و بر گرگان و طبرستان استیلا بیافته بود، در سال ۱۳۶۹ق به نامهٔ عضدالدوله مبنی بر اظهار طاعت پاسخی یافته بود، در سال ۱۳۶۹ق به نامهٔ عضدالدوله مبنی بر اظهار طاعت پاسخی محتاطانه داد. وی بعداً نیز به فخرالدوله، که قلمرو او در همدان به تصرف برادرش عضدالدوله درآمده بود، پناه داد و از تسلیم او خودداری کرد. لذا

عضدالدوله با فرستادن برادر دیگرش، مؤیدالدوله از ری، در جمادیالاولی سال ۱۳۷۱ قابوس را هزیمت داد و بر گرگان و طبرستان استیلا یافت. قابوس و فخرالدوله به نیشابور گریختند و از دربار سامانی استمداد کردند. لشکرکشی سامانیان و محاصرهٔ گرگان در سال ۱۳۷۱ ق نتیجهای نداد و لشکرکشی سال بعد (۳۷۲ ق) نیز به دلیل قتل ابوالحسین عُتبی، وزیر نوح بن منصور، ناتمام ماند. پس از سال ۳۷۳ ق گرگان چندی در دست فخرالدوله و سپس تا سال ۷۷۷ ق در تصرف سپهسالار معزول خراسان، تاش، بود. در پی آن گرگان باز به دست فخرالدوله افتاد. بعد از مرگ فخرالدوله در سال ۷۸۸ ق، قابوس که تا آن هنگام نزدیک هجدهسال در پناه سامانیان در خراسان به سر برده بود، با شکست دادن لشکریان مجدالدوله بویهی در ماه شعبان سال ۱۳۸۸ ق گرگان و پس از آن تا استراباد را تصرف کرد. گرگان تحت حکومت قابوس زیاری، تا بازیسین روزهای دولت سامانی پیوستگی خود را با سامانیان حفظ کرد و بعداً سلطهٔ فائقهٔ سلطان محمود غزنوی را پذیرفت.

افزون بر این دامنهٔ فتوح سرداران و سپهسالاران سامانی بارها شهرهای شمالی و مرکزی تا غرب ایران را درنوردید، اما از آنجا که نگهداری این منطقهٔ وسیع مستلزم استقرار نیروهای نظامی کافی و مجهز و گماشتن کارگزارانی قدرتمند بود، تلاشی در این جهت صورت نمیگرفت و به مجرد اظهار تفوق نظامی و سیاسی و تحمیل خواستههای مالی، پیشروی خاتمه می یافت.

جوزجان با جوزجان با جوزجانان (در فارسی گوزگان و گوزگانان)، امروزه ولایتی در ترکستانِ افغانستان، و میان رودهای مَرغاب و آمودریا واقع است. جوزجان در زمان سامانیان، مرکز بزرگترین حکومت محلی خراسان، از لحاظ شکوه پادشاهی و سیاست و دانش دوستی بوده که امرای غَرچستان و غور (در مغرب و جنوب) به فرمان آن بودهاند. این ولایت، شامل حدود

بیستناحیه بود که کاردارانی به فرمان امیر جوزجان بر آن فرمانروایی میکردند. قصبهٔ جوزجان، جهودان یا جهودستان بود. شغل اصلی مردم دامداری و محصول عمدهٔ آنجا انواع پوست بود. در طول امارت سامانیان، خاندان دانش دوست و نیکسیرت آل فَریغون در این ولایت فرمان می راندند. برجسته ترین فرد این دودمان، ابوالحارث احمد بن محمد (یا محمد بن احمد؛) فریغونی بود. \*\*

چنانیان چغانیان (در عربی صَغانیان) ناحیهای دربخش علیای مسیر آمودریا، که محدودهٔ شاخهٔ راست این رود، یعنی چغان رود را که اکنون بیشترین قسمت آن در جمهوری ازبکستان است شامل می شود. شهر مهم این ناحیه را نیز چغانیان (مطابق ده نو کنونی) می خواندند. چغانیان به سبب داشتن چراگاههای خوب و در نتیجه، تربیت اسب مشهور بود. در زمان سامانیان خاندان محلی آل محتاج بر چغانیان فرمانروایی می کردند. از این میان، ابوبکر محتاج و پسرش ابوعلی محتاج چندی سپهسالاری و حکومت خراسان را به فرمانِ سامانیان عهده دار بودند.

خَتَّل ختل یا خُتّلان (خطَّلان) ناحیهای بود که در بخش علیای مسیر جیحون، میان شاخههای اصلی این رود، یعنی وَخشاب و جَریاب (اکنون پنج و وَخش) قرار داشت. این ناحیه شامل کورههای وَخش و ختل و یکی از ولایات محلی تابع سامانیان بود. امیر ختل در شهر هُلُبُک مینشست. <sup>۴۹</sup> مقدسی <sup>۸۰</sup> ختل را از چغانیان، در مغرب آن، باشکوه تر، گسترده تر و دارای شهرهای بیشتر دانسته است.

خوارزم خوارزم (از دورهٔ مغول به بعد خیوه)، سرزمینی که در دو سوی مسیر سفلای جیحون قرار داشت، امروزه بخشی از خاک جمهوری ازبکستان است. خوارزم را از ماوراءالنهر و در حدود مغرب آن به شمار آوردهاند. این اقلیم از مغرب و شمال به سرزمین غُزها و از جنوب و مشرق به خراسان و

ماوراءالنهر می پیوست. خوارزم پایگاه مهم مسلمانان در مقابل جبههٔ گسترده و دشوار ترکستان بود که تا اسپیجاب و سرحد فرغانه امتداد داشت و مردمانی جنگاور در آن بودند. خوارزم مرکز تجارت بردگان ترک و صَقلاب و خزر بود. جز این، منسوجات خوارزم معروف بود و آن را با انواع پوست که از خزر می آوردند، مبادله می کردند.

دوشهر عمدهٔ خوارزم در ساحل راست و چپ جیحون، یعنی کاث (کات یا کاژ) و گُرگانج (جُرجانیه) در زمان سامانیان، پایتخت دو فرمانروایی جداگانهٔ خوارزمشاه (از آل عراق) و امیر گرگانج (از خاندان مأمونیان) بود. در سال ۳۸۵ق مأمون بن محمد والی گرگانج با فرستادن لشکری، شهر کاث پایتخت ابوعبدالله خوارزمشاه را تصرف کرد و به حکومت خوارزمشاهان پایان داد و به این ترتیب وحدت خوارزم احیا شد.

غرجستان غرجستان (در عربی غرجستان و غرشستان) ناحیه ای کوهستانی است در مشرق هرات (افغانستان)، در بالای رود مرغاب و شمال علیای هریرود، که در گذشته از نواحی مستقل خراسان به شمار می آمد. پادشاه آن «شار» نام داشت و در دهی کوهستانی به نام بَلکیان می نشست. غرجستان ناحیه ای آباد با کشت و غلهٔ بسیار و مردمانی شبان یا برزگر بود. ۵۲

سیستان سیستان (در عربی سِجِستان) که امروزه در دو سوی مرز میان ایران و افغانستان قرار دارد، در روزگار سامانیان ولایتی آباد و پرنعمت با مردمانی توانگر بود. این ولایت بزرگ، از شمال به خراسان، از مغرب به قوهستان (قهستان) و بیابان بزرگ (کویر لوت)، و از جنوب به مُکران و از مشرق به سند و بخشی از حوزهٔ مولتان محدود می شد. سیستان در زمان طاهریان، خراجی معادل ده میلیون درهم داشت. پایتخت و بزرگ ترین شهر آن زَرنج (زرنگ) بود. شهرهای بُست و غزنه به لحاظِ موقعیت تجاری اهمیت خاصی داشتند و زمین داور و رُخَّج نیز کشت و غلهٔ بسیار داشت.

در ۲۹۸ق احمد بن اسماعیل سامانی به فرمان مقتدر، خلیفهٔ عباسی، لشکری به سیستان فرستاد و این ولایت را فتح کرد. سیستان یک چند دستخوش شورش خوارج و عیّاران و هواخواهان صفاریان بود، تا این که سرانجام امیر ابوجعفر احمد بن محمد بن خَلف صفاری در ماه محرم سال ۱۳۳ ق در آنجا به امارت رسید. ابوجعفر، و پسر و جانشینش خلف بن احمد، تفوق سیاسی سامانیان را گردن نهاده بودند و هدایایی به آنان می پرداختند. امیرخلف چندی راه تمرّد در پیش گرفت و سامانیان سیستان را هفتسال محاصره کردند که در واقع، اقتدار سیاسی و توان نظامی و مالی آنان را به تحلیل برد. سیستان در زمان امیرخلف از لحاظ فرهنگی درخشید و دربار زرنج محل آمد و شد علما و فقها و ادبا گشت.

بست و عَرَنه بست و غَرِنه (غزنین؛ غزنی تداول امروزی آن) از قصبه های ولایت سیستان و امیرنشین هایی با کارگزاران حکومتی جداگانه بودند که هریک شهرهایی را تحت پوشش داشت. در آنجا به دلیل مجاورت با سرزمین سند و هند، مردانی جنگی تربیت یافته بودند و مردمانی از ترکان خَلَج در آن حدود می زیستند. بست و غزنه از مراکز مهم تجاری بود که با خراسان و هندوستان ارتباط داشت. در آستانهٔ استیلای سامانیان بر سیستان در سال ۲۹۸ ق، بست و غزنه نیز به تصرف آنان درآمد. بعداً عمال خلیفه بر آنجا دست انداختند. چندی بعد الپتکین، غلام ترک سامانیان که به مقام حاجبسالاری و سپس سپهسالاری رسیده بود، در غزنه مستقر شد و دولتی که بعداً غزنویان (آل الپتکین) نام گرفت، بنیان نهاد. سالها بعد، سبکتکین حاجب کبیر و داماد الپتکین، حکومت غزنه را به دست گرفت و قلمرو خود را گسترش داد.

کرمان کرمان ناحیهای است که در روزگار سامانیان از مشرق به مُکران (بلوچستان) و سیستان، از مغرب به فارس و از شمال به بیابان خراسان (کویر

بزرگ) محدود می شد و از جنوب تا دریای پارس امتداد می یافت. این ناحیه شامل دو بخش گرمسیر و سردسیر، و از شهرهای مهم آن، سیرجان (سیرگان، شیرجان)، جیرفت، بم و هرموز (هرمز) بود. دو طایفهٔ بلوچ و قفص (کوچ) در مناطق کوهستانی آن می زیستند که خوی خاص داشتند. پایتخت و قصبهٔ کرمان شهر بزرگ سیرجان بود و بازرگانان در آن سکونت داشتند. مذاهب شافعی، حنفی، شیعه و خارجی در شهرهای کرمان رایج بود. مردم به فارسی سخن می گفتند، اما قفص و بلوچ زبان خاصی نیز داشتند.

در سال ۳۲۰ق ابوعلی محمد بن الیاس بن الیسّع شغدی، از امرای بزرگ نصر بن احمد، به کرمان گریخت و با دفع والی دستنشاندهٔ بغداد، بر آنجا استیلا یافت. سامانیان و آل بویه یک چند کرمان را از دست او خارج کردند، اما وی آن را بازگرفت و بعداً به نام سامانیان به حکومت خود ادامه داد. او بردسیر (یا گواشیر، شهر کنونی کرمان) را پایتخت کرد. پس از مرگ وی (۳۵۶ق) پسرش الیسع تا سال ۳۵۷ق که کرمان به تصرف عضدالدولهٔ بویهی درآمد، بر آنجا حکومت کرد. اگرچه سلطهٔ سیاسی سامانیان از کرمان برافتاد، ولی سلطهٔ مالی آنان هم چنان بر این ولایت برقرار ماند. به گفتهٔ مقدسی، آل بویه در قبال تصرف کرمان، سالانه دویست هزار دینار به امیر سامانی می پرداختند.

## فصل سوم

### دیوانسالاری و

#### تشکیلات اداری

امور اداری دولت سامانیان را دو دستگاه به عهده داشت؛ یکی دربار یا درگاه که ریاست آن با حاجب بزرگ بود، و دیگر دیوان که شامل دفاتر و دستگاههای متعدد می شد و هر یک عهده دار محاسباتی خاص بود. چنین می نماید که نظام و تشکیلات آغازین دیوان سالاری سامانیان بیشتر مرهون تلاش ابو عبدالله محمد بن احمد جیهانی، یا جیهانی کبیر، وزیر دانا و کاردان امیر نصر بن احمد بوده است. گردیزی می گوید:

«و ابوعبدالله جیهانی مردی دانا بود و سخت هوشیار و جَلد (= پایدار، استوار) و فاضل و اندر همه چیزها بصارت داشت و او را تألیفهای بسیار است اندر هر فنی و علمی. و چون او به وزارت بنشست به همه ممالک جهان نامه نوشت و رسمهاء همه درگاهها و دیوانها بخواست تا نسخت کردند و به نزدیک او آوردند... و آن همه نسختها پیش بنهاد و اندران نیک تأمل کرد و هر رسمی که نیکوتر و پسندیده تر بود... بگرفت و فرمود تا همه اهل درگاه و دیوان حضرت بخارا آن رسمها را استعمال کردندی و به رأی و تدبیر جیهانی همه کار مملکت نظام گرفت».

پس از آن نیز وزیرانی لایق، همچون ابوالفضل محمد بن عبیدالله (عبدالله) بلعمی در ساماندهی و نهادینه کردن امور کوشیدند. تشکیلات

اداری دولت بخارا آمیزهای بود از الگوی ساسانی، ویژگیهای محلی خاوران، و دستگاه دیوانی خلافت اسلامی بغداد و چنانکه از برخی منابع مانند سیاستنامهٔ خواجه نظامالملک پیداست، خود سرمشقی برای دولتهای بعدی، یعنی غزنویان و سلجوقیان شد. دستکم تا زمان احمد بن اسماعیل، فارسی زبان دیوانسالاری بود. حَمدالله مستوفی می گوید: «امیر احمد بن اسماعیل مناشیر و احکام از زبان دری به عربی نقل کرد». برخی محققان عقیده دارند که، زبان نوشتاری دیوان سالاری سامانیان و همین طور زبان گفتاری مردم آن زمان فارسی بود، و از زبان عربی تنها در مکاتبات رسمي يا مسائل ديني و همين طور مسائل مرتبط با خليفه، استفاده مي كردند. در واقع دیوانسالاری سامانیان دوزبانه بود. از این مطلب چنین برمی آید که هرچند در سال ۷۸ق صالح بن عبدالرحمن، کاتب ایرانی، به دستور حجّاج بن يوسف ثَقَفي، حاكم عراق و سرزمينهاي شرقي خلافت (٧٥ ٩٥ ق)، ديوان خراج را از فارسی (پهلوی) به عربی درآورد؛ با وجود این، زبان فارسی و نظام دیوانسالاری ایرانی را یکباره از تمام دواوین عراق و ایران حذف نکردند و به خصوص در نقاط دوردست رواج و نفوذ خود را در تمام دورهٔ فترت حفظ

۱. دربار دستگاهی که در دولت سامانیان، ادارهٔ امور سرای امیر (دارالاماره) را به عهده داشت، دربار یا درگاه (در عربی، باب یا حضرت) خوانده می شد. ریاست دربار با حاجب بزرگ یا حاجب سالار (حاجب الحجّاب) بود و خود حاجبانی زیر فرمان داشت که در محضر امیر نشستگاه ویژه داشتند. حاجب بزرگ به منزلهٔ وزیر دربار امروزی بود و زمام امور داخلی سرای امیر و رتقوفتق کارهای وابستگان و درباریان را به دست داشت. الپتکین، تاش و بکتوزون غلامانی ترک بودند که به این مقام رسیدند.

«نایب» امیر سامانی در دربار، عهده دار امور خاصهٔ امیر بود. فردی نیز با عنوان «امین» وکالت و نمایندگی امیر را در نظارت بر مخارج به عهده داشت. حکام محلی هریک نماینده ای در دربار امیر سامانی داشت که وکیلدر (مخفف وکیل دربار) خوانده می شد. <sup>61</sup>

وزیر، عالی ترین مقام اجرایی و مشاور بلندپایهٔ امیر بود. افزون بر این، افرادی صاحبرأی و باتجربه در دربار حضور داشتند و در مسائل مهم محلِ مشورت بودند. اینان مواجب نیکو و صلههای فراوان میگرفتند. ابوالفضل بیهقی حکایتی سودمند از رایزنی نصر بن احمد با ابوالفضل بلعمی وزیر و ابوطیّب مُصعَبی، در خصوص گردآوردن خردمند ترین افراد در دربار، آورده است. وی میگوید ۴۲:

«نصر بن احمد سامانی کودکی هشت ساله بودکه بر تخت ملک نشست... و بر همهٔ آداب ملوک سوار شد و بی همتا آمد. اما وی سخت تندخو بود و از سر خشم فرمانهایی میداد که مردم از وی در رمیدند. یک روز با [ابوالفضل] بلعمی، وزیر بزرگ، و ابوطیّب مُصعَبی، صاحب دیوان رسائل خلوت کرد و تدبیر این کار پرسید. ایشان گفتند شاید صلاح کار آن باشد که امیر ندیمانی خردمند و مهربان و بردبار پیش خود داشته باشد تا اگر در حال خشم دستوری دهد، به نرمی، آن خشم را بنشانند و اگر به نیکویی فرمان دهد، آن چیز را در چشم وی بیارایند. نصر بن احمد این سخن را پسندید و افزون بر آن، سوگند خورد که هر چه در خشم فرمان دهد تا سه روز آن را اجرانکنند تا در این فرصت مجال تجدید نظر باشد. آنگاه آن دو محتشم بازگشتند و به دستور امیر به جستجوی خردمند ترین افراد مملکت برآمدند و هفتاد و اند تن از خاندانهای سرشناس را به بخارا آوردند و امیر یکسال آنان را آزمود و از میان آنان سه خردمند تر و فاضل تر و روزگار دیده تر بودند برگزید و پس از آن، نصر در بردباری چنان شد که بدو مَثَل زدند».

یکی از بخشهای تابع دربار، جامهخانه بود که متصدی آن را جامهدار میگفتند. در آنجا جامههایی نگهداری می شد که در مراسم و تشریفات از

آنها استفاده می کردند یا به مثابه خلعت به وزیران و امیران و دبیران و دیگر کسان می بخشیدند. عبدالملک بن نوح، و شاید دیگر امیران سامانی هم، جامهٔ سفید می پوشیدند. عبدالملک بر مرکب آراسته به طلا و نقره نمی نشست. <sup>۶۳</sup>

هریک از امرای سامانی عدهای غلام و نگاهبان شخصی در سرا داشتند که مأمور حفظ جان امیر بودند. فرماندهی این گروه با امیر حَرَس بود. از آن جمله، «داریه» و «حصاریه» (یا حَضَریه) غلامانی برگزیده و آماده به خدمت بودند. سَدیدیه نیز دستهای دیگر از غلامان دارالاماره بودند که به امیر سَدید منصور بن نوح اختصاص داشتند. \*۶۶

در آیینهای رسمی، امیر سامانی تاج به سر می نهاد و بر تخت می نشست و غلامان به خدمت می ایستادند. امیر نصر بن احمد هفتهای دوبار برای سلام می نشست. اشخاص به هنگام باریافتن به حضور امیر می بایست به رسم طاعت و تعظیم زمین را می بوسیدند. البته دانشمندان از این رسم معاف بودند. چنین می نماید که امیران سامانی تا مدتها، تمایلی به فاصله گرفتن از مردم نداشتند و خود را از انظار پنهان نمی کردند. این رسم در اواخر این دوره معمول گردید. برپایی مجالس مهمانی و باده نوشی در دربار رایج بود و افرادی با لقب شرابدار یا شرابی، وظیفهٔ پذیرایی را به عهده داشتند.

۷. دیوانها به نوشتهٔ نرشخی در تاریخ بخارا ۶۶ امیرنصر بن احمد بن اسماعیل بر در سرای زیبا و باشکوه خود در میدان ریگستان بخارا، سرای هایی برای عمال خود بناکرد. «چنان که هر عاملی را علی حِده دیوانی بود اندر سرای خویش بر در سرای سلطان». نرشخی از ده دیوان یاد کرده است: دیوان وزیر، دیوان مستوفی، دیوان عمیدالملک، دیوان صاحب شرط، دیوان صاحب برید (متن: مؤید)، دیوان شرف، دیوان مملکهٔ خاص، دیوان محتسب، دیوان اوقاف و دیوان قضا. از مطالعهٔ منابع، اطلاعات بیشتری

دربارهٔ دو دیوان دیگر، یعنی دیوان سپاه و دیوان آب به دست می آید.
دیوان وزارت مهم ترین دیوان، دیوان وزیر یا دیوان وزارت یا دَست بود که در رأس دیگر دستگاه های دولتی قرار داشت و متولّیان سایر دیوان ها زیر نظر وزیر انجام وظیفه می کردند. از این رو، این دیوان را «وزارت کبری» و متصدی آن را وزیرالوزراء یا صدرالوزاره یا به اختصار، صدر می خواندند. عنوان احترام آمیز وزیر، شیخ یا شیخ العمید یا شیخ الجلیل بود.

از حدود اختیارات و نحوهٔ ارتباط وزیر با دیگر دستگاههای اداری آگاهی چندانی نداریم، اما از دخالت او در تعیین مسئولان برید و قضا، نظارت بر خزانه و خراج و ترتیب مقررات مالی، رسیدگی به کار لشکریان و پرداخت مواجب آنان، و در دورههایی، عزل و نصب سبهسالاران خراسان، گزارشهایی در دست است.

وزیر معمولاً از میان افرادی کاردان که پیشینهٔ کار دیوانی و دبیری داشتند، انتخاب می شد. اگرچه تعیین وزیر به ظاهر از اختیارات امیر بود، اما از زمان نوح بن نصر، وزیر اقتدار و اهمیت خود را از دست داد و با نظر فقها، درباریان متنفّذ، حاجب بزرگ و سپاهیان ترک و با خواست آنان عزل یا نصب می شد. وزرای سامانیان و حکومتهای محلی قلمرو آنان، اغلب افرادی عالم و

وزرای سامانیان و حکومتهای محلی فلمرو آنان، اعلب افرادی عالم و ادیب و دانشمند بودند.

دیوان خراج سررشتهٔ امور مالی در دولت سامانیان در دست «دیوان خراج» بود. این نام به همین صورت در کتاب مفاتیح العلوم خوارزمی آمده است. <sup>۶۸</sup> اما در تاریخ نرشخی از آن به نام «دیوان مستوفی» یاد شده است. صاحب الدیوان یا مستوفی، رئیس دیوان خراج بود و کار او، یعنی «استیفا»، عبارت بود از جمع آوری خراج و ارسال آن به خزانه، حسابرسی، حسابداری امور مالی و دخل و خرج و تنظیم دفترهای مربوط به آن. <sup>۶۹</sup> دیوان خراج مهم ترین دیوان پس از دیوان وزارت بود. در شهرها و توابع، کارگزارانی به نام

«بُندار» وظیفهٔ جمع آوری خراج و انواع مالیات را، زیر نظر بندار بزرگ، مستقر در مرکز استان (کوره) به عهده داشتند. ۲۰ متولی خراج در هر کوره بخشی از اموال خراج را برای پرداخت مقرری سپاه و هزینه های جاری کسر می کرد و باقی مانده را به دیوان مرکزی در پایتخت می فرستاد.

از علومی که در دیوان خراج استفاده می کردند، علم حساب (شمار) بود و دبیرانی که حساب می دانستند، به حاسب معروف بودند. در خزانهٔ امیر فردی امین به نام خازن ریاست داشت. بر اساس آنچه خوارزمی در مفاتیح العلوم آورده، می توان از گردش کار دیوان خراج آگاهی یافت. ۷۱

از درآمدهای عمدهٔ دیوان خراج، مالیات ارضی (= خراج به معنی خاص، نه مطلقِ مالیات) بود که از کشاورزان و زمینداران گرفته می شد. خراسان در عهد طاهریان خراجی افزون بر ۴۴ میلیون درهم داشت. ۲۲ دیگر منابع مالی دولت سامانیان از این قرار بود: تجارت برده، عوارض راهداری، خمس غنایم، مال المصالحه، مصادره، اِتاوه (مالیات ناخواسته و تحمیلی یا باج) و مالیات بر ارث.

دیوان اِشراف و امور مالی، به ویژه در اصطلاح دیوانی به معنی بازرسی، به ویژه در امر استیفا و امور مالی، بود. متصدی این دیوان را «مُشرِف» و «مُشرف مملکت» می نامیدند. او در هر ولایت نایبی داشت که کارهای مربوط به دیوان اشراف را انجام می داد. ۲۰ متأسفانه از وضع این دیوان در زمان سامانیان آگاهی چندانی نداریم.

دیوان رسائل دیوان رسائل که بعدها دیوان انشا پخوانده شد، از مهم ترین دیوانها بود که وظیفهٔ انشای فرمانهای حکومتی، مکاتبات اداری، و نامههای رسمی (سلطانیات)، که امیر به خلیفه و حکومتهای محلی مینوشت، و ثبت آنها را به عهده داشت. از این رو، از دیوان رسائل، با عنوان دیوان اسرار و از متولی آن با نام کاتب السِّر یاد می شد. ۲۰ نرشخی نیز از آن با

نام دیوان عمیدالملک یاد کرده است. ۷۵ چه، متصدیان این دیوان لقب عمید یا شیخ یا شیخ العمید داشتند. دیوان رسائل بیشتر به تولیت دبیری برجسته و گاه با ریاست مستقیم وزیر اداره می شد. برخی از وزیران نیز پیش از تصدی وزارت، ریاست دیوان رسائل را به عهده داشتند. دبیران دیوان رسائل به جز اصطلاحات خاص خویش، می بایست با اصطلاحات رایج در دیگر دیوانها نیز آشنایی داشته باشند. در دیوان رسائل، نامه ها با تمام جزییات عیناً نسخه برداری و نامه های وارده و صادره زیرنویسی می شد. هم چنین نامه هایی که برای مهر و امضا فرستاده می شد، در صورتی که «اَسکُدار» (عربی شدهٔ از کو داری، یعنی از کجاگرفته؟) نام داشت، ثبت می گردید. ۷۶

دیوان شرطه مسیاه، شناخته می شدند و رئیس آنان را صاحب شُرَط می گفتند. ۲۷ شرطه به منزلهٔ نیروهای انتظامی و پلیس امروز بود و وظیفهٔ حفظ می گفتند. ۲۷ شرطه به منزلهٔ نیروهای انتظامی و پلیس امروز بود و وظیفهٔ حفظ نظم و امن شهرها، و اجرای احکام جرایم و جنایات را در مرحلهٔ رسیدگی ابتدایی، و سپس اجرای کیفرهای شرعی (حدود) را پس از بررسیهای کامل به عهده داشت. از این رو، با دیوان قضا همکاری داشت و قضات را یاری می داد. در مشرق اسلامی، از جمله در قلمرو سامانیان، «صاحب یا والی معاون (جمعِ معونه) و اَحداث» نیز به معنی صاحب شُرط (رئیس پلیس) بود. ۲۰ دیوان برید برید سازمان ارتباطات و خبررسانی دولتی بود که وظیفهٔ دیوان برید مستقر بود. فاصلهٔ دو منزل برید از یکدیگر جمع آوری و گزارش اطلاعات و هم چنین حراست از امنیت دولت را به عهده دو فرسخ بود. برخی کاتبان و شاعران و محدثان، شغل برید را عهدهدار دو فرسخ بود. برخی کاتبان و شاعران و محدثان، شغل برید را عهدهدار شدند. آنان موظف بودند اخبار را بیکم و کاست به مرکز گزارش کنند. ابوالحسن سیمجور با بهره گیری از مأموران اطلاعاتی توانست دیرزمانی در اسمت سپهسالاری خراسان باقی بماند. او در بازارها و محلهها و مجالس و محتشر سیهسالاری خراسان باقی بماند. او در بازارها و محلهها و مجالس و محاسه سپهسالاری خراسان باقی بماند. او در بازارها و محلهها و مجالس و محاسه سپهسالاری خراسان باقی بماند. او در بازارها و محلهها و مجالس و

خانههای بزرگان و سرداران و یاران خویش در نیشابور و دیگر شهرهای خراسان، جاسوسانی با مواجب معین داشت. ۷۹

دیوان قضا در مرکز هر استان فقیهی منصب قضا داشت و در شهرها و توابع نیز قاضیانی زیر نظر او کار میکردند. تعیین قضات و رسیدگی به کار نهادهای دادرسی در کوره ها بر عهدهٔ دیوان قضای مستقر در پایتخت بود که قاضی القضات بر آن ریاست داشت. قاضی القضات بخارا و نیشابور را امیر یا وزیر انتخاب میکرد.

قاضی وظیفهٔ فصل منازعات و خصومات و استیفای حقوق از بازدارنده و رساندن حق به صاحب آن را به عهده داشت و به همهٔ مرافعات و مسائل حقوقی رسیدگی می کرد. البته رسیدگی به جنایات در حیطهٔ وظایف صاحب شرطه بود و تخطیهای سیاسی و تظلمات مالی از دولت مردان را ناظر یا والی مظالم رسیدگی می کرد. کار مظالم علاوه بر انصاف قضا مستلزم قدرت و نفوذ اجرایی نیز بود؛ از این رو، امیر یا قاضی مبسوطالید آن را به عهده می گرفت. در بخارا و نیشابور، به جز مجالس دادرسی، هفتهای دوبار مجلس مظالم برپا می شد. این آیین که مقدسی آن را در جهان اسلام بی مانند دانسته، در زمان غزنویان و سلجوقیان ادامه یافت. در کشور سامانیان مذهب فقهی حنفیان اکثریت داشت. برخی ولایات هم از مذهب شافعی پیروی می کردند.

دیوان جسبه حسبه از دیدگاه فقهی، وظیفهای دینی بود که متصدی آن، که اصطلاحاً مُحتسب نامیده می شد، در زمینهٔ امر به معروف و نهی از منکر بر کار اصناف و بازاریان نظارت می کرد. محتسب در واقع مأموریتی دینی و اجتماعی و اقتصادی را عهده دار بود و از این رو می بایست به فقه و قضا آشنا و به عدالت معروف باشد. ^ متأسفانه دربارهٔ چندی و چونی کار این دیوان در زمان سامانیان آگاهی چندانی نداریم.

دیوان اوقاف در زمان سامانیان سنت دینی وقف رواج داشت و امیران و دولت مردان و مردم نیکوکار اموال و املاکی وقف مصالح عمومی، مانند مساجد، مدارس، بیمارستانها، کتابخانهها، رباطها، رودها، پلها و یا اشخاص و خاندانها و گروههای خاص میکردند. امیراسماعیل بن احمد، املاکی را خرید و بر رباطها و علویان و فقرا و ورثه و موالیان خویش و مسجد جامع وقف کرد. امیر ابوالمظفّر سمرقندی، شاهزادهٔ سامانی نیز اوقافی به صُفّه طلبهٔ حدیث در سمرقند اختصاص داد. ابوسعد خرگوشی، فقیه و زاهد شافعی هم در نیشابور بیمارستانی ساخت و بر آن وقف بسیار کرد. موقوفههایی را که در بسیاری از مناطق کشور برپا شده بود، دیوان اوقاف، در بخارا، اداره میکرد. ۲۸ بسیاری از مناطق کشور برپا شده بود، دیوان اوقاف، در بخارا، اداره میکرد. ۲۸ دیوان سپاه، اصل و مرجع تمام امور، دفتری بود که «جَریدهٔ سُوداء» نام داشت و در آن، عدهٔ افراد هر فرمانده در سال و مشخصات و مقرری آنان ثبت میگردید.

یکی از زیرمجموعههای مهم در تشکیلات دیوان سپاه، «دیوان عَرض» بود که متصدی آن را عارض میخواندند. وی نام سپاهیان را در ضمن حقوق بگیران ثبت میکرد و مواجب و عطایا و احیاناً اِقطاعاتی را که به آنان واگذار می شد، تعیین و پرداخت میکرد. عارض هم چنین سیاههای از خصوصیات سلاحها و اسبهای سپاهیان تهیه میکرد.

سپهسالار خراسان که در نیشابور می نشست، فرماندهٔ کل اردوی سامانی و عالی ترین مقام نظامی دولت بخارا بود و امیران بزرگ و نام آور به این سمت منصوب می شدند. در سمر قند، پایگاه مهم غازیان و شهر پررونق تجاری، نیز لشکریان سامانی به فرماندهی سپهسالار مستقر بودند.

سامانیان به سبب نزدیکی با مناطق گستردهٔ کافرنشین ترکستان و هم برای تقویت بنیهٔ رزمی خود در برابر قدرتهای اسلامی رقیب، منظم ترین سازمان نظامی را پدید آوردند. عنصر اصلی سپاه سامانیان، غلامان ترک بودند.

گروهی از سپاهیان و فرماندهان آموزش دیده نیز خاستگاه خراسانی داشتند و به گفتهٔ ابن حوقل، از خاندانهای اصیل و کهن ایرانی، یعنی آزادگان و دهقانان بودند. <sup>۸۴</sup> بعداً نیز دسته هایی از گیل و دیلم و کرد و عرب به لشکریان سامانی پیوستند. سربازان داوطلب را مُطَوِّعه می خواندند و آنان که با کافران می جنگیدند، عنوان افتخار آمیز غازی داشتند.

در جنگ دو روش عمده وجود داشت؛ یکی کرادیس (جمع کُردوس به معنی دسته و گروه) بود که در آن، سپاه به دستهای چند تقسیم می گردید و تحت امر فرمانده خود بهشیوهٔ حملهٔ تنبهتن با دشمن درگیر می شد. دومین روش ترتیب دادن سپاه در پنج رکن بود، بدین قرار: مقدمه، ساقه، میمنه، میسره و قلب. ۸۵

دیوان مملکهٔ خاصه املاک اختصاصی امیران سامانی را نهادی به نام دیوان مملکهٔ خاصه یا دیوان ضیاع اداره می کرد. چنان که امیراسماعیل و امیران پس از او در جوی مولیان، کاخها و کوشکها و بوستانها ساختند. به جز این، بعضی روستاها و نواحی جزو املاک سلطنتی شد و از پرداخت مالیات معاف گردید. ۸۶ دیوان آب رود بزرگ مُرغاب (یا مَروَین) که در شمال غربی افغانستان و جنوب شرقی ترکمنستان کشیده شده، منبع اصلی کشاورزی این منطقه بود. در مسیر سفلای این رود، شهر مرو، محل تشکیلات دیوان آب قرار داشت. در آنجا مقدار آب مصرفی هر مالک و خراج او، که بر مبنای مقدار آب مصرف شده بود، ثبت می گردید. سد مرو در شش فرسخی شهر قرار داشت و دهوزار نگهبان تحت امر میراب یا میررود (امیرالماء) از آن محافظت می کردند. میررود گزارشهای اندازه گیری آب را سریعاً با بَرید ویژه به دیوان آب می فرستاد و از آن جا پیکها، گزارش را به تمام متصدیان شاخههای رودخانه می رساندند تا آب را برابر اندازهٔ داده شده بخش بندی کنند. ۸۸

# فصل جمارم

### وضع اجتماعي

ا. خاندانهای قدیم ایرانی پس از فتح ایران به دستِ مسلمانان، به قایای دودمانهای ساسانی و اشراف و دیگر طبقات ممتاز جامعهٔ ایرانی تا دیری پایگاه خود را در جامعهٔ جدید و در ارکان تشکیلات اداری حفظ کردند. در منابع اسلامی «اهل بیوتات» عنوانی است که به اشراف اطلاق شده است. این عنوان در آغاز عصر اسلامی به بازماندگان خاندانهای برجسته و نجبا و شاهزادگان عصر ساسانی (= واسپوهران) اختصاص داشت. در دولت سامانیان، که بنا بر روایات، از تبار بهرام چوبین بودند، اهل بیوتات با حرمت می زیستند و بسیاری از شخصیتهای برجستهٔ دستگاه سامانی نَسَب خود را به خاندانهای شاهی و بزرگان و آزادگان می رساندند.

دهقانان یاکدخدایان از دیگر طبقات مهم جامعهٔ ساسانی بودند که پس از فتوح اسلامی، بسیاری از آنان به اسلام گرویدند و جایگاه خود را تا اواخر روزگار سامانیان حفظ کردند. دهقانان رؤسای قُرا و اشراف زمین دار بودند که در تشکیلات اجتماعی عهد ساسانی ادارهٔ امور محلی، از جمله جمع آوری خراج را به عهده داشتند. این طبقه در زمان سامانیان، به جهت پایبندی به آداب و رسوم خود، بیش از دیگر طبقات اندیشه ها و آیین های ایرانی را حفظ کردند و بر زندگی اسلامی تأثیر گذار دند.

در زمان سامانیان شمار زیادی از اهل بیوتات و دهقانان در تاریخ و

فرهنگ اسلامی درخشیدند و در حدیث و فقه و قضا و ادب نام آور شدند. از نیمهٔ دوم سدهٔ چهارم هجری قمری طبقهٔ دهگانان به سبب رونق زندگی شهری و تمرکز قدرت در دستگاه اداری سامانیان، و رواج رسم اِقطاع (تیولداری)، به انحطاط گرایید و عنوان دهقان، دیگر به معنی رعیت هم به کار می رفت. این امر یکی از عوامل آغاز ترکی شدن ماوراءالنهر و هجوم سیل آسای قبایل ترک در جهان اسلام بود.

به جز ترک ها، عرب ها نیز در شهرهای مهم سامانیان، مانند بخارا، سمرقند، نیشابور، مرو و هرات حضور داشتند و گاه به صورت گروه های متمایزی می زیستند. برخی از اعراب شیوهٔ زندگی بادیه نشینی و بیابانگردی را در قلمرو سامانیان، مانند بیابان مرو و جوزجان، حفظ کردند. سکونت طوایف عرب در خراسان و ماوراءالنهر، در طول زمان تأثیرات متقابل اجتناب ناپذیری بر حیات فرهنگی و اجتماعی بر جای گذاشت.

۲. **Tداب و آیینها** علاوه بر شعائر اسلامی که در سراسر جهان اسلام با شور و دلبستگی بزرگ داشته می شد، در ایران، به ویژه قلمرو سامانیان، آداب و آیینهای دیرین ایرانی در دربار و هم در میان عامهٔ مردم معمول بود که برخی از آنها به مثابه سنتهای کهن تا به امروز برپاست.

از قدیم ترین این آیینها، نوروز بزرگ ترین جشن ملی ایرانیان است که بنا بر روایات اساطیری از زمان پادشاهی جمشید مرسوم شده است. فردوسی شاعر بزرگ عصر سامانیان گوید:

> جهان انجمن شد بر تخت او به جمشید بر گوهر افشاندند سرِ سال نو هُرمز فروَدین بزرگان به شادی بیاراستند

شگفتی فرو مانده از بخت او مر آن روز را روز نو خواندند بر آسوده از رنج روی زمین می و جام و رامشگران خواستند

چنین جشن فرّخ از آن روزگار بما ماند از آن خسروان یادگار جشن نوروز در اول بهار، روز اول فروردینماه (درگاهشماری ایرانی، روز اول هر ماه را هُرمُز يا اورمُزد مي ناميدند) برپا مي شد و تا روز ششم اين ماه كه روز نوروز بزرگ بود، ادامه می یافت. هدیه دادن به امیران و بخشش امرا به مردم در این روز معمول بود. امیران سامانی در این موسم به سپاهیان خود خلعتهای بهاری و تابستانی می دادند. ابوغَسّان تمیمی نیز کتابی را که به نام ادبالنفس تأليف كرده بود، به امير نصر بن احمد تقديم داشت. شاعران دربار سامانی، همچون ابن مطران چاچی و حسن بن مُؤمِّل حربی قصایدی با عنوان «نیروزیه» در وصف این جشن سرودهاند. <sup>۸۹</sup>

مهرگان (در عربی مهرجان) نیز از اعیاد بزرگ باستانی است که براساس داستانهای ایرانی، به یاد روز در بند کردن ضحاک ستمگر به دست فریدون، یا روز مرگ مهر پادشاه ایرانی، و یا روز پیدایش آفتاب (مهر) جشن گرفته مى شد. حكيم طوس، ابوالقاسم فردوسى، چنين سروده است:

فریدون چو شد بر جهان کامکار ندانست جز خویشتن شهریار

به رسم کیان تاج و تخت مهی بیاراست با کاخ شاهنشهی به روز خجسته سر مهر ماه به سر بر نهاد آن کیانی کلاه

> زمانه بی اندوه گشت از بدی دل از داوریها بپرداختند

پرستیدن مهرگان دین اوست

گرفتند هر کس ره ایزدی به آیین یکی جشن نو ساختند

تن آسانی و خوردن آیین اوست

اگر یادگار است از او ماه مهر بکوش و برنج ایچ منمای چهر جشن مهرگان را در قدیم، برابر با اول زمستان و بعدها در روز مهر (شانزدهم از ماه مهر) برگزار می کردند. در دولت سامانیان، جشن مهرگان شکوهی خاص داشت و رسم هدیه دادن به بزرگان و امیران، و اکرام امرا به مردم در این روز برقرار بود. امیران سامانی در این روز به سپاهیان خود جامههای پاییزی و زمستانی هدیه می دادند. شعرای سامانی، مانند سهل بن احمد مستوفی نیشابوری و محمد بن حامد خوارزمی قصایدی موسوم به «مهرجانیه» در وصف این روز سروده اند. "۹

سده (در عربی سَذَق) از دیگر جشنهای مهم ایران باستان است که هرساله در دهم بهمنماه به یاد روز پیدایش آتش به دست هوشنگ پیشدادی جشن گرفته می شد. فردوسی سرایندهٔ شاهنامه چنین گوید:

فروغی پدید آمد از هر دو سنگ دل سنگ گشت از فروغ آذرنگ نشد مار کشته و لیکن ز راز از این طبع سنگ آتش آمد فراز

\*\*\*

شب آمد بر افروخت آتش چو کوه همان شاه در گرد او با گروه یکی جشن کرد آن شب و باده خورد سده نام آن جشن فرخنده کرد ز هوشنگ ماند این سده یادگار بسی باد چون او دگر شهریار جشن سده در صدمین روز زمستان بزرگ باستانی واقع می شده و از آیینهای آن آتش افروختن و هدیه دادن بوده است. در جشن سده، شعرا نزد امیر سامانی بار می یافتند و در قصایدی که به نام «سذقیه» می سرودند، بدو تهنیت می گفتند.

در شبی که سیویکمین جشن سده را در زمان امارت نصر بن احمد برگزار میکردند، عباس اُژخسی شاعر سمرقندی، قصیدهای در تبریک این عید سرود که مطلع آن این بود:

مهترا بار خدایا ملک بغدادا سذق اسی و یکم بر تو مبارک بادا گویند نصر ذکر مدت امارت خود را در این بیت به فال بد گرفت و باقی قصیده را نشنید و پس از آن، سالی نگذشت که بمرد. ۹۱

چهارشنبهسوری جشن عمومی دیگری بودکه هر سال شمسی در شب آخر

جهارشنبهٔ اسفندماه می گرفتند. نرشخی در تاریخ بخارا از این جشن به نام سوری یاد کرده و حکایتی از تداول آن در زمان سامانیان آورده است. وی می گوید:

«آنگاه امیر سدید (منصور بن نوح) به سرای بنشست. هنوز سال تمام نشده بود که چون شب سوری، چنانکه عادت قدیم است، آتشی عظیم افروختند، پارهٔ آتش بجست و سقف سرای درگرفت و دیگر باره جملهٔ سرای بسوخت و امیر سدید هم در شب به جوی مولیان رفت».

افزون بر این، جشنهای بسیار دیگر در قلمرو سامانیان معمول بود. حفظ این رسوم و تجدید دایمی آنها موجب می شد که ایرانیان خاطرات باستانی و تاریخی خود را پیوسته زنده و تازه نگه دارند. به جز اعیاد، آدابی کهن که بیشتر یادگار سنتهای باستانی زرتشتی بود، در شهرها رواج داشت. از جمله، مردم بخارا در سوگ سیاوش سرودهای عجیب داشتند که مطربان آن سرودها راکین سیاوش می گفتند. ۹۲

آیین استقبال از امیران، از دیگر رسوم معمول در دولت سامانیان بود. به هنگام ورود امیر، شهر را آذین می بستند و شادمانه بر او زر و سیم نثار می کردند. سرگرمی ها و بازی های رایج امیران و درباریان سامانی، چوگان و شطرنج و تیراندازی و شکار بود. در میان عامهٔ مردم، اسب دوانی و تیراندازی از ورزش های رایج بود که علما هم آن را تأیید می کردند. در پایتخت سامانیان، بازی شطرنج، در محافل دوستانه، رواج یافته بود. حتی ابوطیّب صعلوکی ردرگذشت ۴۰۴ق) فقیه و مفتی صاحبنام شافعی به روابودن بازی شطرنج فتوا داده بود. "۹ البته این رأی مقبول همهٔ فقها نبود.

علما و ادبا در میهمانی ها و محفلهای دوستانه به نقل ظرایف ادبی و لطایف اخلاقی و مناظرات علمی می پرداختند. داستان سرایان و مذکّران در قلمرو سامانیان، شبها محافلی ترتیب می دادند و به نقل مسائل علمی، افسانه های پیشینیان، مطایبات و نظایر آن می پرداختند.

در اطراف شهرها، قُرا و بوستانهایی سرسبز بود که مردم برای گذران اوقات فراغت بدانجا می رفتند. مجالس نوشخواری بیشتر در خانههای اشراف و دهقانان متداول و اسباب و آلات موسیقی در آنها معمول بود. غلامان و کنیزکان نیز به فراوانی از بلاد ترک به غنیمت گرفته می شدند و آنان که در ساز و آواز مهارت داشتند، به دربار امیران سامانی و خانههای بزرگان و سران و عموم مردم راه می یافتند.

کمک به نیازمندان و مصیبت دیدگان از آداب رایج در بین مردم خراسان و ماوراءالنهر بود. در آثار و منابع تاریخی، جغرافیایی و ادبی روزگار سامانیان گزارشهای پراکندهای دربارهٔ وضع کشاورزی، صنعت، تجارت، بازارها، بزمها، جشنها، آیین زناشویی، خوراک و پوشاک، و در مجموع چگونهزیستن و سرانجام مراسم ماتم و سوگواری در سرزمین سامانیان، می توان یافت. این کشور پهناور به سببِ تنوع آب و هوا، به آبادانی، فراوانی نعمتها، گونه گونی محصولات کشاورزی و دامی، تولیدات صنعتی، رونق بازرگانی، رفاه و ثروت سرشار و فراخی زندگی معروف بود.

### فمل ينجم

#### زندگی اقتصادی

در زمان سامانیان، به جهت امنیت و آسایش داخلی، و از برکت جادهٔ ابریشم، که از روزگار قدیم، چین را به سواحل مدیترانه پیوند می داد، تجارت رونق فراوان داشت و محصولات کشاورزی و کانی و صنعتی کشور سامانیان به نقاط دوردست صادر می شد. یک راه ابریشم از دریا بندر شانگهای در شرق چین آغاز می شد و به مهم ترین شهر ترکستان چین، یعنی کاشغر می رسید. پس از آن از سمر قند و بخارا (یا از بلخ) و مرو و نیشابور می گذشت و با گذر از ری و همدان به بغداد می رسید و سرانجام به قسطنطنیه و ونیز و سایر شهرهای کشورهای غربی و سواحل مدیترانه منتهی می شد. کاروانهای تجاری به قافله سالاریِ بازرگانان ایرانی (سمر قند و بخارا) و ترکان اویغوری در این جادهٔ مهم تاریخی در رفت و آمد بودند و کالاهای مشرق زمین مانند سنگهای قیمتی، ظروف، ادویه، عطر، پوست، کاغذ، مصنوعات فلزی، پارچه، و به ویژه ابریشم خینی را در مغرب می فروختند و در عوض کالاهایی مانند اسبان اصیل ایرانی را با خود می بردند. در نتیجه، شهرهای مسیر این جاده، آباد و از مراکز مهم داد و ستد اقتصادی بود. و ۱

به جز این، جاده های بسیاری شهرها را به یکدیگر متصل می کرد و حرکت کاروان ها را میسر می ساخت. در طول این جاده ها کاروانسرا (= خان و رباط)هایی برای توقف و اقامت موقت مسافران و بازرگانان ساخته شده بود. در

خراسان و ماوراءالنهر در هر شهر و بیابان و به هر منزل رباطی ساخته بودند. بسیاری از این رباطها را افراد نیکوکار در ماوراءالنهر تأسیس و اوقافی برای آنها معین کرده بودند. گفته می شد در ماوراءالنهر بیش از ده هزار رباط بود که هرگاه کاروانی بدان جا می رسید علف ستوران و طعام مسافران را می دادند. مردم این دیار در فراخ دستی و مهمان نوازی چنان بودند که گویی همهٔ مساوراءالنهر یک خانه بود. چون غریبی از راه می رسید، هرکس بدون چشم داشت در خدمت او می کوشید و در این کار بر یکدیگر پیش دستی می کردند. افراد متموّل هریک کوشک و مهمان خانه ای برای پذیرایی از غریبان ساخته بود. در تابستان در همهٔ خانه ها و سرمحله ها و مسجدها و مرباطها و محلهای اجتماع مردم، آب یخ سبیلی می نهادند. ۹۷

در قلمرو سامانیان در هر منزل مأمورانی بهنام راهدار مستقر بودند و وظیفهٔ حفظ راهها، وارسی برگ عبور (جواز) بردگان و کالاها و اخذ عوارض از آنها را به عهده داشتند. در این سرزمین عوارض سبک بود. سنگین ترین عوارض بر ساحل جیحون بود که در بازرسی سخت میگرفتند و برای عبور هر غلام و کنیزک و زن کنیز مبلغی میگرفتند.

۱. تجارت برده تجارت بردگان ترک یکی از منابع پرسود در عصر سامانیان به بود. همچون دورهٔ طاهریان، بخشی از هدایا و گاه خراجی که سامانیان به بغداد می فرستادند، بردگان ترک بود. این بردگان را که در «غَزو» و جهاد مسلمانان، در سرزمین کافرنشین ترکستان، گرفته بودند به مناطق سرحدی فرغانه و اسپیجاب می آوردند و در بازارهای برده فروشی ماوراء النهر می فروختند. منبع عمدهٔ اقتصادی مردم خوارزم نیز بازرگانی بردگان ترک بود. افزون بر این، از سرزمین خَزَرها و بلغارها (در قفقاز و ماوراء قفقاز و جنوب روسیه) بردگان ترک و غیرترک، مانند صِقَلاب و خزر و روس به خوارزم روسیه) بردگان ترک و غیرترک، مانند صِقَلاب و خزر و روس به خوارزم

می آوردند و از آنجا صادر می کردند (صقالبه عموماً به سفیدپوستان اسلاو گفته می شد). بخشی از بردگان نیز از ناحیهٔ کوهستانی دیلم در ساحل جنوبی دریای خزر، و سرزمین کوهستانی غور (امروزه هزارستان در افغانستان مرکزی) گرفته می شدند. ۹۹

بردگان برای کار و خدمت در کاخها و منازل و یا انجام وظیفهٔ نظامی به کار گرفته می شدند. ترکان به جهت حس وفاداری و دلیری و مهارت در سوارکاری و تیراندازی، و مقاومت در برابر سختی ها، درواقع هستهٔ اصلی سپاه سامانیان بودند. از میان همین بردگان سپاهی، کسانی هم چون قراتکین، اَلپتکین، سَبُکتکین، بَکتوزون، تاش و فائق خاصه به مدارج عالی درباری (مانند حاجب بزرگ) و سپهسالاری رسیدند. الپتکین خود دولتی را در غزنه بنیاد نهاد (غزنویان) که جانشینان او (سبکتکین و سپس پسرش محمود) دولت سامانیان را برچیدند و وارث مُلک آنان گشتند.

امیران سامانی دسته های متشکّلی از بردگان ترک داشتند و محافظان خود را از میان آنها انتخاب میکردند. کنیزکان و غلامانی که در ساز و آواز مهارت داشتند در دربار خدمت میکردند. عدهای از آنان نیز به اندرون یا حرم امیر راه می یافتند. از این رو یکی از وظایف رایج در دربار، اخته کردن غلامان بود که متصدی خاص داشت. بنا به گفتهٔ مقدسی (در حدود ۱۳۳۰ق) بخشی از خراج خراسان، ۱۰۱۲ برده بود که سالانه گرفته می شد. امیران سامانی برای عبور بردگان از قلمرو خود مقرراتی وضع کرده بودند. برای هر غلام بچه، جواز و هفتاد تا صد درهم، و برای هر کنیزی مین مبلغ بدون جواز، و برای هر زن کنیز بیست تا می درهم می گرفتند. ۱۰ ابن حَوقل (درگذشت پس از ۱۳۶۷ق) ضمن ستایش از بردگان ترک به جهت قیمت و نیکویی شان، می گوید، در کاخهای سامانیان و اشراف و سرداران خراسان، شمار فراوانی از غلامان و کنیزکان خدمت می کردند. وی در خراسان بارها شاهد بود که بردهای تا سههزار دینار به

فروش میرسید و قیمت کنیزکان نیز به همین مقدار بود.۱۰۱

۲. کشاورزی و دامداری کشور سامانیان سرزمینی بود پهناور با تنوع آب و هوا. رودهای بزرگ و کوچک و چاهها و کاریزها و زمینهای حاصلخیز، این سرزمین را به قطب بزرگ کشاورزی، باغداری و دامداری تبدیل کرده بود. ماوراءالنهر در سراسر دنیا به برکتها و نعمتهای بسیار و خرمی و شادایی مشهور و تنها سرزمینی بود که در آن قحطی رخ نمی داد. محصولاتش وصف ناشدنی و آبها و چراگاهها و چهارپایانش بسیار بود. خراسان نیز به خوبی هوا و بهداشت و زمینهای حاصلخیز، دشتهای خرم، گوسفندان بسیار و میوههای گوارا معروف بود.

رودهای بزرگ مرورود یا مرغاب، و رود شغد با شاخابه های بسیار آنها منبع اصلی کشاورزی این منطقه بود. ۱۰۲ برای آبیاری زراعتها در زمینهای مرتفع، از وسایلی مانند دولاب و دالیه استفاده می شد، اما در زمینهای بست، آب بدون اینها جریان می یافت. زمینهایی را که با ابزار یا بدون ابزار با آب رودها و جوی ها مشروب می شد، سَقی، و به مزارع دیم بَخسِی می گفتند. ۱۳۳ کشت محصولات زراعی و کاشت درختان گوناگون میوه و وجود چراگاه ها و مراتع وسیع، این منطقه را از هر جهت بی نیاز و افزون بر این، تأمین کنندهٔ نیاز دیگر مناطق ساخته بود.

بخارا میوههایی خوب و خوش داشت. در آبادی های اطراف آن برنج، غله و پنبهٔ بسیار کشت و گوشت و لبنیات به حد وفور تولید می شد. در شغد سمر قند و آسروشنه و فَرغانه و چاچ میوهٔ فراوان به دست می آمد. نیشابور به داشتن انواع میوه، سبزی و غله و گوشت و نان فراوان شهرت داشت. طابران، بزرگ ترین شهر طوس نیز به انبوهی میوه ها و ارزانی خوراک، آبیورد به حاصلخیزی زمین و نعمت های گوناگون، خاوران به آبادانی و ثروتمندی و آب گوارا و گوشت نمک سود، بلخ به برکات و میوه ها از هر دست و غلات

چون گندم، برنج، جو، انگور، کشمش و شیرهٔ آفتابی، کنجد، گردو، بادام، مرکبات و سبزی ها موصوف بود. و چنین بود خوبی و لطافت میوه ها، گوارایی آبها، فراوانی گوشت، لبنیات و طعام در مرو شاهجان، ناحیهٔ بیهق، نسا، اسفَزار، خُبوشان (قوچان)، طَبَسَین، هرات، پوشنگ، بادغیس، جام، غزنین، تون، سرخس، وَلوالِج، باخرز، خواف و قاین.

سرزمین خوارزم نیز به فراخی نعمت، انبوهی خواربار، میوههای مرغوب، وفور روغن ماهی، فندق، عسل، عناب، مویز، کنجد و فراوردههای شیری شهرت داشت. گوشت فراوان و ماهی منجمد و هنگوانهٔ بسیار معروف، که آن را درون ظرفهای سربی در یخ نهاده، تا بغداد به دربار خلفا میبردند، از جمله اقلام صادراتی خوارزم بود.

بر رودخانه ها، آسیاهای آبی تعبیه شده بود و در پارهای شهرها، همچون سرخس، آسیاهایی بزرگ (خَراس) داشتند که با چهارپایان میگردید.

در بسیاری از شهرها، جویهایی از رودخانههاکشیده بودندکه در خانهها و باغها جریان می یافت و آب آشامیدنی مردم را تأمین میکرد. در بعضی جاها، مانند نیشابور و شهرهای قُهستان، از قبیل طبسین، طبس و جُنابِذ (گناباد) از آب کاریز و چاه استفاده می کردند.

در نواحی سرخس چراگاه بسیار بود و مردم آن بیشتر به بازرگانی شتر می پرداختند. در بلخ نیز بهترین چهارپایان تربیت می شدند و شتر بُختی (شتر قوی و بزرگ خراسانی) آن فراوان و معروف بود. در ناحیهٔ ختّل، غور، زَمّ و بیابانهای خوارزم، ستوران نیکو و فراوان به دست می آمد. بهترین گوسفندان را از ترکستان و ولایت غُز می آوردند. از ناحیهٔ گوزگان (جوزجان) پوستی معروف به سَختیان گوزگانی صادر می شد. از خَرخیز (شهری در ترکستان) مشک و از تبّت و خزر، پوست روباه و فَنَک (روباه خالدار) و سمور و سنجاب به ماوراءالنهر و خوارزم می آوردند و از آنجا برای نقاط مختلف بار

میگرفتند. از غَرجِستان و ترکستان و خُتَّل اسبهای نیکو و استر می آوردند. ۱۰۶

۳. معادن وصلایع و فور منابع کانی در خراسان و ماوراءالنهر و استخراج آنها، مواد لازم را برای فعالیت کارگاههای صنعتی و ظهور صنعتگران ورزیده و هنرمند فراهم ساخت. در کوههای نیشابور و طوس، کان فیروزه و آهن بود. شهرهای «کوهسیم»، چارپایه (جاریانه) و بهویژه پَنجشیر (پنجهیر) که امروزه در افغانستان قرار دارند، به معادن سرشار نقره معروف بودند. از بدخشان لعل و لاجورد و مشک و از مرو، مس به دست می آمد و در کوههای غور معدنهای طلا و نقره وجود داشت. ماوراءالنهر نیز دارای معادن بسیار طلا و نقره و جیوه و و نقره وجود داشت. ماوراءالنهر نیز دارای معادن طلا و نقره فراوان داشت و در این دیار، در کنار رودها و سیلابها، مردم به گردکردن زَراب مشغول بودند. همچنین بود و لایت خوارزم، بُتّم (بُتّمان) در عُلیای جیحون، و سمرقند. چنانکه از بُتّم، زاج و نوشادر و از کوهک نزدیک سمرقند، سنگ آبگینه نیز به دست می آمد. فرغانه ثروتی سرشار از کانیهای گوناگون داشت. از آنجا نوشادر، زاج، آهن، جیوه و مس و سرب و طلا و فیروزه و نفت و قیر و زِفت و زغالسنگ استخراج می شد. سالانه می رسید. فیروزه و نفت و قیر و زِفت و زغالسنگ استخراج می شد. سالانه می رسید.

از مس در ساختن اثاث منزل، از جمله دیگهای بزرگ، استفادهٔ فراوانی می شد و سمرقند به تولید آن معروف بود. آهن هم در ساختن لوازم خانگی مانند چاقو، قیچی و جنگافزارهایی چون شمشیر و نیزه و خنجر و زره و خود، و درهای بزرگ شهرها (مانند بخارا) به کار میرفت. یکی از موارد استفادهٔ سرب بسترسازی جویها بود.

کاغذ سمرقند یکی از محصولات منحصربه فرد این شهر بود که در تمام جهان اسلام از آن استفاده می کردند. شهرت بسیاری از افراد عادی و محدثان

سمرقند به «کاغذی» گویای رواج کاغذسازی و تجارت پرسود این کالای مهم، در آن روزگار است.

در طوس دیگهای سنگی خوب، و در رَبَنجَن از نواحی سمرقند، کاسههای اسپیدروی ساخته میشد. کارگاههای روغنکشی از کنجد و دیگر دانههای روغنی در نَسا و ابیورد و بلخ و ولوالج و بخارا دایر بود و تولید صابون در شهرهایی چون بلخ و تِرمِذ رواج داشت.

3. بازار در کنار مسجد که مرکز فعالیتهای دینی، اجتماعی، سیاسی و فرهنگی مسلمانان بود، بازار نیز محل تلاشها و تکاپوهای اقتصادی و معیشتی و فعالیتهای صنفی، و بخش مهمی از شهر اسلامی به شمار می آمد. بازار معمولاً در جوار مسجد، در شارستان، و در شهرهای توسعه یافته بیشتر در رَبَض قرار داشت. در بازار، مردم و بازرگانان برای خرید و فروش و داد و ستد کالا و متاع خود گرد می آمدند. بازارهای دایمی در طول سال باز بود و بازارهای موقت در روزهای معینی از هفته یا سال برپا می شد.

بازارهای بخارا در میان ربض بود و دروازههای متعدد داشت که دو در به سوی مسجد ماخ باز می شد. در سال ۳۲۵ ق تیمچههای بازار بخارا، از جمله تیم کفشگران، بازار صرافان و بزازان، همه در آتش سوخت و افزون بر صدهزار درهم به مردم بخارا زیان رسید.

هم چنین در درون و بیرون شهر بخارا بازارهای موسمی در روزهای معینی از سال برپا می شد که مردم گرد می آمدند و بازرگانی می کردند. ۱۰۸ در شهر طواویس از نواحی بخارا، هر سال در روز معین جمع بسیاری از مردم ماوراءالنهر گرد می آمدند و به داد و ستد می پرداختند. ۱۰۹

بازارهای نیشابور نیز در ربض واقع بود. در آنجا دو بازار اصلی بود؛ یکی در سمت مشرق که چهارسوی بزرگ می خواندند و دکانهای آن در هر سو

کشیده شده بود و تاگورستانهای اطراف امتداد داشت. بازار دیگر، چهارسوی کوچک بود که نزدیک دارالاماره قرار داشت.

نظم و ترتیب بناها و بازارهای پیشهوران در مرو بینظیر بود و هر حرفهای و صنفی بازار و راستهای جداگانه داشت. در سمرقند، از بالای بام بازار جوی آبی از قلع، روان بود.

بازارهای بلخ گرداگرد مسجد شهر بود. در ترمذ نیز هرچند بنای خانه ها از گل بود، اما زمین کوچه و بازار بیشتر آجرفرش بود. در نومِجکَت (بومِجکَت) قصبهٔ بخارا، و تونکَث قصبهٔ ایلاق (تاشکند کنونی) بازارها در شارستان و عمدتاً در ربض گسترده بود. ۱۱ ده نوجِکَت نزدیک فرغانه، بازاری داشت که هر بهار به مدت سهماه دایر بود. هر سال روزبازاری نیز در مَرسَمنده نزدیک فِزک در سرزمین اُشروسنه برپا و در آن افزون از صدهزار دینار داد و ستد می شد. ۱۱۱

۵. پول سامانیان تقریباً تمام منابع غنی طبیعی در شرق اسلامی را در تصرف خویش داشتند. ولایت بزرگ خراسان و ماوراءالنهر دارای معدنهای بسیار طلا و نقره و دیگر معادن و سنگهای قیمتی بود. در زمان سامانیان چند نوع سکه در این ولایات رواج داشت که از نظر عیار و نرخ تسعیر متفاوت بود. این سکهها عبارت بود از مُسیییی و غِطریفی و محمدی.

غطریفی سکهٔ سیاهی بود که نخستینبار آن را غِطریف بن عَطا، والی خراسان (۱۷۴-۱۷۶ق) با آلیاژ فلزهایی چون طلا و نقره و قلع و آهن و برنج زد. ارزش ششغطریفی معادل یک درهم نقرهٔ خالص بود، اما بعداً شاید به دلیل تغییر نسبتها در آلیاژ، با درهم نقره برابر و حتی از آن گران تر شد، به طوری که صددِرهم نقرهٔ خالص را برابر با هفتاد غطریفی می گرفتند. در بخارا و نواحی آن، تنها غطریفی رایج و معتبر بود و خرید و فروش کالاها، املاک و بردگان، تعیین مهر زن و خراج، براساس این درهم صورت می گرفت. دینار

طلا در آنجا رواج نداشت، زیرا طلا در حکم کالا بود. شمشهای خالص نقره نیز به منزلهٔ کالا صادر می شد. بر سکهٔ غطریفی، مانند مسیبی و محمدی رایج در ماوراءالنهر، تصویری نقش بسته بود.

درهم مسیبی منسوب بود به مُسیِّب بن زُهیر ضَبی، والی خراسان (۱۶۳–۱۶۴ ق). درهم محمدی از ترکیب فلزاتی مانند آهن و مس و نقره و غیر آن ضرب می شد.

در برخی جاها مسکوکات دیگری نیز رواج داشت. چنانکه درهمهای «سمرقندی» زردرنگ، هر ششتای آن برابر یکدانق بود. درهم دیگری از جنس برنج، هر چهل تای آن یکدانق ارزش داشت. بهجز آن، در سمرقند درهمهای اسماعیلی و شکسته و دینار نیز معتبر بود. در خوارزم، درهم را که وزن آن چهارونیم دانق بود، تازه (طازجه) می نامیدند. در آنجا درهمهای تقلبی و مغشوش نیز متداول بود. در نسا و ابیورد یک درهم برابر چهاردانگ ارزشگذاری شده بود تا بازرگانان آن را، به دلیل کم ارزش بودن، خارج نکنند. از آن پس نقره از آن جا خارج نمی شد، بلکه نقره بدان جا برده می شد. ۱۱۲

سکههایی بهدست آمده است که امیران سامانی در اَندَرابه، بلخ، بامیان، پنجهیر و ترمذ ضرب کردهاند. سامانیان مسکوک نقره به فراوانی ضرب کردهاند. بیشتر گنجهای بزرگ نقره متعلق به سدههای چهارم و پنجم هجری قمری که در روسیه، لهستان و اسکاندیناوی از زیر خاک درآوردهاند، درهمهای سامانی اند. قدیم ترین مسکوکات سامانی سکههای مِسینی بودند که احمد بن اسد در سال ۴۲۴ ق در سمرقند ضرب کرده بود. برخی سکههای رواجیافته در سالهای ۲۵۰ و ۲۶۰ ق تداخل سکههای سامانیان و عباسیان بودند، اما ضرب منظم درهمهای سامانی از حدود سال ۲۷۹ ق و زدن مسکوک زرین نیز حدود همان ایام در امارت اسماعیل بن احمد آغاز شد. با مرگ اسماعیل بن نوح المنتصر، اندکی بیش از یکقرن بعد، ضرب سکههای سامانی پایان میگیرد.

بیشتر دینارها و درهمهای سامانی از انواع قراردادی و رسمی میباشند، اما برخی درهمها با اندازههای بزرگ (با قطر تا ۴۸ میلی متر) وجود دارد که در ناحیهٔ هندوکش ضرب شده و بی تردید برای گردش محلی بوده است.

بیشتر سکهخانههای سامانی در خراسان و نواحی مجاور، در مشرق، بود. در سکهخانههای ۴۷ شهر مسکوک سامانی ضرب میشد؛ این شهرها عبارت بودند از: در فَرغانه، واقع در مشرق رود سیحون، شهرهای اَخسیکت، اوزکند، تُونكَث، ايلاق، شاش (تاشكند)، فرغانه (اَندیجان؟)، قُبا، مرغینان و نصرآباد؛ در شغد، میان دو رود جیحون و سیحون، شهرهای بخارا، سغد، سمر قند و طغامی؛ در ماوراءالنهر، شهرهای أَشْرُوسَنه، أنديجاراغ، بَدَخشان، بنكَث، ترمذ، خُتًا ، راشت، زامین و صَغانیان؛ در سیستان شهرهای فروان و فراه؛ در خراسان، شهرهای أندرابه، باميان، بلخ، پنجهير، طالقان، غرجستان، مرو، المعدن، نيشابور و هرات؛ در قومس، شهر بیار؛ در گرگان، شهرهای استراباد و گرگان؛ در طبرستان شهرهای آمل و فَریم؛ در فارس، شهر شیراز؛ در جبال، شهرهای ساوه، قزوین، قم، كَرَج، ماهالبصره، المحمديّه و همدان.١١٣



۲. نمونههایی از سکههای سامانیان

# فمىل شتشم

#### معماري و هنر

از آثار هنری این دوره تصویر روشنی در دست نیست. بسیاری از آثار معماری نخستین این دوره یا از بین رفته است، یا در دورههای بعد شکل ظاهری آن را تغییر دادهاند. پژوهشهای باستانشناسی نیز به پایان نرسیده و نتایج پارهای تحقیقات هنوز منتشر نشده است.

۱. معماری ساختمان خانه ها در خراسان و ماوراءالنهر، حتی در پایتخت و شهرهای مهم، مانند نیشابور و مرو و سمرقند و بلخ و هرات از گِل و سنگ بود و در ساختن سقف ها از چوب نیز استفاده می کردند. تأسیسات مهم شهر عبارت بود از شارستان یا شهرستان به منزلهٔ هستهٔ اصلی شهر؛ قهندز (عربی شدهٔ کهن دژ)، قلعه ای قدیم و مستحکم که درون یا بیرون شارستان بود؛ رَبَض که به نقاط مسکونی حول و حوش شهر می گفتند؛ مسجد جامع که در برخی شهرها، مانند مرو، چند تا بود؛ مُصلًا یا نمازگاه عید که در بیرونِ شهر قرار داشت؛ سرای امارت و کاخ امیر یا والی؛ زندان که معمولاً درون قهندز بود؛ بازارها بیشتر در ربض جای داشت؛ و بالاخره دیوار معمولاً درون قهندز بود؛ بازارها بیشتر در برابر راهزنان و مهاجمان، پیرامون شهر کشیده شده بود. افزون بر این، بر گرداگرد پارهای شهرها، مانند سمرقند و هرات، خندقی بود که آب در آن جاری می کردند.

بخارا، پایتخت سامانیان در دشتی سرسبز قرار داشت. خانهها از چوب و گل و سنگ ساخته شده بود و در اطراف آنها، قصرها و کوشکها و باغها و محلهها و دهها چنان پیوسته و نزدیک بود که در آن میان فضای خالی یا ویرانهای دیده نمی شد. مساحت ناحیهٔ بخارا، که شهر بخارا بخشی از آن بود، به دوازده فرسنگ در دوازده فرسنگ می رسید که گرداگرد آن دیواری بزرگ كشيده شده بود. شهر بخارا را نومِجكَت يا تُموجِكث مي خواندند كه قصبهٔ ناحیهٔ بخارا بود. از دیوار بزرگ ناحیهٔ بخارا تا شهر بخارا سهفرسنگ راه بود. مساحت شهر بخارا به یک فرسنگ در یک فرسنگ می رسید و دیواری جداگانه آن را احاطه می کرد. درون این دیوار، شارستان با بارویی استوار و هفت دروازهٔ آهنین قرار داشت. مسجد جامع درون شارستان بود. قهندز بخارا در بیرون شارستان و چسبیده به آن قرار داشت که از همان آغاز محل سکونت امیران سامانی بود. زندانها نیز در قلعهای در قهندز واقع بود و میان قهندز و شارستان، کارگاه بافندگی بخارا جای داشت. قهندز دو دروازه داشت؛ یک در به سمت میدان ریگستان (محل دارالاماره) و دیگری به سمت مسجد جامع باز می شد. ربضی گسترده میان شارستان و دیوار شهر بود که دروازهای چند داشت. بازارها در میانهٔ ربض، درهایی جداگانه داشت. رود شغد از میان شهر می گذشت.

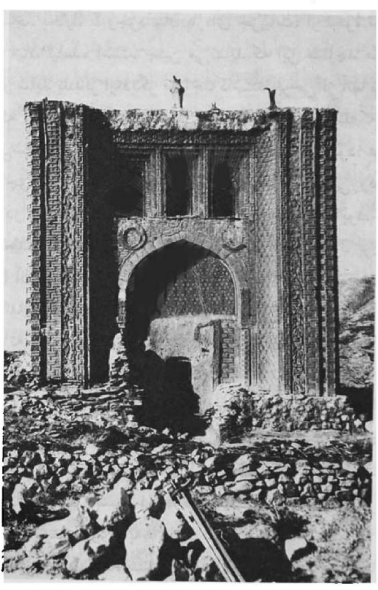
بخارا پرجمعیت ترین شهر خراسان و ماوراءالنهر بود. به گفتهٔ مقدسی، این شهر خیابانها و بازارهایی فراخ، حمامهایی نیکو، آبی سبک، خوراکهایی گوارا و میوههای بسیار داشت. اما در اواخر روزگار سامانیان، آلودگی و پلیدی چهرهٔ شهر را زشت کرده و فساد در آن آشکار شده بود. استفاده از چوب در ساخت خانههای بخارا و پیوستگی آنها، گهگاه به حادثهای منجر می شد. نرشخی از دو آتش سوزی عظیم در حدود سال ۳۱۴ و ۳۲۵ ق در بخارا یاد کرده است.

مسجد مهم ترین و تقریباً تنها نشان ویژهٔ بناهای نخستین اسلامی مسجد است. پس از فتح اسلامی، مساجد ستوندار در عراق و ایران، از جمله در شهرهای دامغان و نیشابور و مرو و بخارا و سمرقند تأسیس شد. اما از طرح و ترکیب نخستین مساجد اطلاع چندانی نداریم. در گزارش مفصل نرشخی دربارهٔ مساجد بخارا، با وجود بیان پارهای جزییات، از نحوهٔ ساختمان بنا سخنی به میان نیامده است. چنین می نماید که این مساجد صحن جنبی عریض تر و شاید بلند تر از دیگر مساجد داشتند. برخی از آنها نظیر مسجد نیشابور، که مقدسی از آن سخن می گوید، گنبد نیز داشتند که در جلوی محراب می ساختند. دیوارهای بیشتر این مساجد از خشت بود؛ هم از این رو در متونی چون تاریخ بخارا از ویرانی این دیوارها سخن می رود. اما به کار بردن آجر در دیوارها و ستونهای مساجد، دیگر رواج یافته بود. ۱۱۵

در مسجد نه گنبد بلخ، دیوارها از خشت، و شش ستون بزرگ (با قطر ۱/۵۶ متر) آن از آجر بود. دیوارها و ستونها را مانند همین مسجد با گچ می پوشاندند و گاه آنها را با گچبری می آراستند. این گچبری ها شبکهای منظم از گل و بوته و برگ و میوههای مخروطی و غنچههاست که با نمونههای موجود در نیشابور، افراسیاب (سمرقند)، یا سیاد نزدیک دوشنبه بی شباهت نیست، اما شکلی جذاب تر از گچبری های مسجد نائین که احتمالاً در همان زمان ساخته شده، دارد. در «مسجد دیگ گران» روستای هزاره نزدیک بخارا، دو ردیف گنبد (هر ردیف سه تا) بنا را می پوشاند که گنبدهای سمت قبله از سه گنبد دیگر بلندتر است. در داخل، ستونها کوتاه و زیرقوس طاقها چین دار است. گنبدها روی پایههای سه گوش استوار است.

مسجد خیوه نشاندهندهٔ سنت دیرینهٔ تالار ستوندار با ستونهای چوبی و سرستونهای کنده کاری شده است که چهارتای آن، کتیبههای قدیمی دارند. کنده کاریهای چوبی بیشتر در شکل محراب نوک دار اِسکُدر در درهٔ

زرافشان، که اکنون در موزهٔ دوشنبه است، و دیگر سرستون «مسجد آب بردن» که اکنون در تاشکند، است باقی ماندهاند. اصطخری میگوید، در مسجد آدینهٔ بیکند از نواحی بخارا محرابی ساخته بودند که در همهٔ ماوراءالنهر، آراسته تر و زیباتر از آن نبود.



۳. نمای بقعهٔ عرب \_ اُتا درتیم سمرقند، ساخته شده در سال ۳۶۷ ق

دو نوع سقف در بناها معمول بود؛ یکی سقف مسطح غالباً چوبی که بر طاقهای سنگین قرار داشت، نوع دیگر، که بهترین نمونهٔ آن مسجد دامغان است، ساخته شده از طاقهای ضربی دراز که مأخوذ از معماری ساسانی است.

بناهای دیگر برخی از آرامگاههای تکگنبدی آجری، احتمالاً حاکی از تکامل تدریجی چنین ساختاری است. نمونهٔ برجستهٔ چنین بنایی آرامگاه امیراسماعیل سامانی در بخارا است که احتمالاً پیش از سال ۳۳۳ق ساخته شده است. این بقعه، مکعبی است گنبددار که طول هر ضلع آن دهمتر است. بنای مزبور از آجر ساخته شده و گنبد مرکزی بزرگی بالای آن را می پوشاند و چهار گنبد کوچک نیز در چهار گوشهٔ بنا بهچشم می خورد. از ویژگیهای درون بنا منطقهٔ انتقال از مربع به گنبد است که مرکب از بخشی شانزده ضلعی است که بر یک هشتضلعی پایه نهاده شده است. پایههای سکنج از دو طاق موازی هم ساخته شده و بر نیمطاقی عمودی تکیه داده است، که به پیچ علامگردشی که قسمت بالای بنا را طی میکند، نزدیک می شود. یکی از ویژگیهای بنا، آجرکاری منقش و طرح دار است که از نمای هماهنگ و ویژگیهای بنا، آجرکاری منقش و طرح دار است که از نمای هماهنگ و شکوهمند ساختمان حکایت میکند. به عقیدهٔ برخی محققان، چنین سبک شکوهمند ساختمان حکایت میکند. به عقیدهٔ برخی محققان، چنین سبک منایی که مرکب از گنبدی تنهاست که بر چهار ستون استوار است، مأخوذ از بنایی که مرکب از گنبدی تنهاست که بر چهار ستون استوار است، مأخوذ از معماری پیش از اسلام ایران است.

دیگر بنا از این دسته، بقعهٔ عرب ـ اَتا در «تیم» سمرقند است که تاریخ بنای آن به سال ۳۶۷ق بازمیگردد. سردر این بقعه مرکب از پیشطاقی مجرد و بزرگ و تقریباً دوبعدی است این طاقنما عجالتاً قدیم ترین نمونهٔ پیشطاق شناخته شده است. آذین و آرایش بنا روی سردر تمرکز یافته و شامل آجرکاری و گچبری است. دیگر ویژگی بنا در منطقهٔ انتقال به گنبد است. در این جا نیز اصل ترکیب هشت ضلعی، مانند بقعهٔ بخارا، دیده می شود، اما در

مجموع، الگویی ملایمتر از آن دارد.^۱۱۸

متأسفانه دربارهٔ معماری دیگر بناها، مانند کوشکها و کاخهای امیران و فرمانروایان پیش از میانهٔ سدهٔ پنجم هجری قمری اطلاعی در دست نیست. این کاخها را معمولاً در باغها می ساختند و با جدول بندی های ظریف و زیبا در آنها آب جاری می کردند. نمونه هایی از بناهای قرنهای نخستین اسلامی در آسیای مرکزی یافت می شود. شمار زیادی از ساختمانهای منفرد که در شغد یا خوارزم پیدا شده کوشک یا قلعهٔ نظامی بوده که به اشراف محلی تعلق داشته است، اما تعیین تاریخ دقیق بنای آنها آسان نیست. آگاهی ما از معماری رباط و مدرسه نیز مبتنی بر اسناد دوره های بعد، به ویژه منابع ادبی و تاریخی است. دربارهٔ آثار معماری معلوم پیش از سدهٔ پنجم هجری قمری شاید بتوان گفت که خراسان و ماوراءالنهر در عصر سامانیان و نخستین سلسله های ترک مرکز عمدهٔ معماری ایران بوده است.

شایان توجه است که مهم ترین شیوهٔ تزیین بنا گچبری بوده، اما این تنها شیوه نبوده است. گذشته از آجرکاری که به صورتی ماهرانه و تماشایی در بخارا به کار رفته، و کنده کاری روی چوب، نمونه های فراوانی از نقاشی نمایشی نیز وجود داشته که پارهای از آنها در نیشابور به دست آمده است.

۲. هنرهای دستی از آثار این دوره، از جمله هنر مینیاتور، که گفته می شود نقاشان چینی، کتاب کلیله و دمنه را که به فرمان امیرنصر بن احمد سامانی، ابوالفضل بَلعمی وزیر، به فارسی دری ترجمه کرده و رودکی به نظم درآورده بود و با تصاویری زیبا آراسته بودند، متأسفانه چیزی باقی نمانده است.

سفالگری ظروف سفالی به دست آمده از دو مرکز عمدهٔ این صنعت، یعنی افراسیاب / سمرقند و نیشابور، گواه صادقی بر صنعت دورهٔ سامانیان

است. تنهٔ ظروف سرخ یا نخودی رنگ سفالی که پیش از اسلام نیز ساخته می شد، زمینه ای برای روکشهای سفید، سیاه یا حنایی رنگ در زیر جلوه ای از لعابِ شفاف شد. شیوهٔ لعاب دادن سفالینه ها را نخستین بار صنعتگران خاور نزدیک اختراع کرده بودند. سفالگران خراسان و ماوراء النهر به این نتیجه رسیده بودند که با حرارت دادنِ سفالینه ها می توانند بسیاری از رنگها



۴. بشقاب تخت قرن چهارم ق، افراسیاب/ سمرقند
 را ثابت نگه دارند. در واقع، اصالت سفالینههای مشرق ایران، در شیوهٔ تزیین

آنها بود. این تزیینات از پنج منبع اقتباس شده بود: ۱) خط عربی که بر حاشیهٔ بشقاب و کاسهٔ سفالی نوشته می شد و بیشتر عبارت از کلمات قصار و اَمثال بود؛ ۲) تأثیر احتمالی سفالینههای دورنگ چینی که به رنگ سبز زنگاری و رنگ قهوهای یا زرد تیره بود؛ ۳) تأثیر قوی طرحهای منسوجات مانند نقش خال خالی یا مُخطَّط و تصویرهای مدوّر و منقّش به پرندگان، آهو و گل و بوته؛ ۴) نمادهای مذاهب مختلف؛ برای مثال، تعدادی سفالینه در نیشابور با صلیب، و در سمرقند با نقش ماهی یافت شده است؛ و ۵) صورتنگاری بهویژه در نیشابور: شکارچیانی در پشت اسب، حاکمانی در حال جلوس و بهویژه در میان، که همگی با حیوانات و پرندگان عجیب احاطه شدهاند.



کاسهٔ سفالی نیشابور

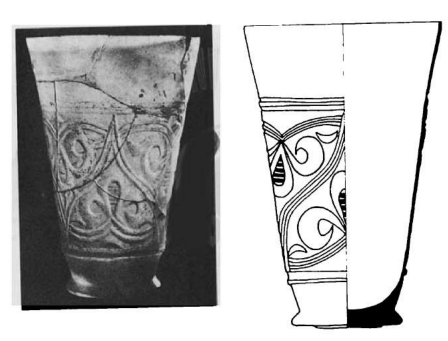
بشقابهای بزرگ و کوچک معمولاً با روکش سفید پوشیده شده و سطح سفید زمینهٔ مطلوبی برای خطاطی بوده است. آفتابه و کاسه، اغلب با تورفتگی دوگانه، چراغها، دواتها و حتی اسباببازی، همه با مخلوطی از اکسید فلز و خاک رس خوب و سفیدرنگ شدهاند. این آمیختن مانع از پسدادن رنگ در زیر لعاب شفاف می شود. ظرفهای بدون لعاب، شامل آفتابههای لولهبلند که برخی دارای صافی هستند، کوزه، ظرف کدویی، دیگهای طبخ و انواع اجاق است. با اینکه تصویرهای جانوران و انسان را می توان به سنتهای مختلف پیش از اسلام منسوب کرد، با اینهمه چنین می نماید که شمار نسبتاً زیادی از نقشها نیز ابتکاری هستند. ۱۲۱



ع. فنجان آویزدار برنزی با نوشتهای به خط کوفی از خراسان

فلزکاری صنعت فلزکاری که در دورهٔ قبل از اسلام در خراسان و ماوراءالنهر رواج داشت، در عصر اسلامی نیز از رونق نیفتاد. حاکمانِ عرب

خراسان هدایایی شامل ظرفهای نقره و طلا و همچنین کاسه و پارچهای برنزی قلعاندود برای خلفای بغداد می فرستادند. اشیای ریخته شده مانند مشربه، سطل و منقل جزو لوازم روزمره بود. نمونههای به دست آمده از کاوشهای باستان شناسی، حاکی است که لوازم خانگی مانند چراغ، پارچ، تنگ ته صاف، مشربه، بخورسوز، قاشق و وزنهها از برنز ساخته می شد. از برنز در لوازم شخصی مانند حلقه، موچین، آینه و میل سرمه نیز استفاده می شد.



۷. لیوان شیشهای نباتی رنگ نیشابور

شیشه گری از یافته های سمر قند چنین برمی آید که بطری ها و شیشه ها را یا به راحتی دمیده اند، یا وقتی که شکل و الگویی لازم بوده، آنها را با قالب مخصوص ساخته اند و بدین ترتیب شکلی مشبک یا در هم پیچیده پدید آورده اند. مشربه های شیشه ای بی شباهت به نمونه های سفالی نیستند. قاشق ها و دوات ها را می توان به نمونه های قالبی افزود. سایه رنگهای سبز و

فیروزهای معمولاً در بطریها، کاسهها، النگوها و مهرههای آبی یا زرد کهربایی دیده می شوند. ۱۲۳

نساجی کشت گیاهان صنعتی، مانند پنبه و کتان، و تربیت کرم ابریشم و تهیهٔ نخهای پشمی، زمینه و مواد لازم را برای فعالیت کارگاههای نساجی و بافندگی و تولید پارچههای مرغوب و سجّاده و قالی، که در همهٔ سرزمینهای اسلامی به لطافت و نیکویی معروف بود، فراهم میساخت. کارگاههای بافتنی در شهرهای مهم خراسان و ماوراءالنهر دایر بود و تولیدات آن به نقاط دوردست صادر می شد. تفاوتهای طبقاتی و صنفی در نوع پوشاک نیز به چشم می خورد. چنان که حکمرانان و دولتیان و سپاهیان و اشراف و دانشمندان و فقیهان و قاضیان و صوفیان و پیشه وران و کشاورزان و بردگان و اقلیتهای دینی پوشاک خاص خود را داشتند.

در ماوراءالنهر جامهها از پشم و ابریشم و کرباسهای عالی و پارچههای کتانی بیش از حد نیاز تولید می شد. بخارا دارای کارگاههای بافندگی و استادان بافندهٔ ماهر بود. مردم بخارا قبا می پوشیدند و کلاه بر سر می نهادند. در آنجا و نواحی اطراف، کرباسی معروف به «زَندَنیجی» (منسوب به زَندَنه از قـرای بـخارا) تـولید و بـه عـراق و هـند صـادر مـی شد. بـه گفتهٔ خـواجـه نظامالملک طـوسی در سـیاستنامه، سـامانیان غـلامان تازه خریداری شدهٔ خود را قبای زندنیجی می پوشاندند. انواع جامهٔ خراسانی بخشی از خراج و هدایایی بود که به بغداد فرستاده می شد. تنها قطعهٔ ابریشم برجای مانده از این دوره، پارچهٔ معروف سَن ژوزه است که در موزهٔ لوور نگهداری می شود. در حاشیهٔ آن چنین نوشته شده است: «عزّ و اقبال للقائد ابی منصور بَخْتَکین اَطالَ اللّهُ بَقائه». (بختکین در سال ۱۳۴۹ق در زمان عبدالملک بن نوح کشته شد). هم چنین فرش، گلیم، پارچههای ابریشمی، عبدالملک بن نوح کشته شد). هم چنین فرش، گلیم، پارچههای ابریشمی، رختخواب بسیار زیبا، زیلو و سجادهٔ نماز از بخارا به دیگر نواحی از جمله رختخواب بسیار زیبا، زیلو و سجادهٔ نماز از بخارا به دیگر نواحی از جمله

عراق صادر مي شد.

کرباس سیمگون سمرقندی همهجا ستوده بود و ابریشم قُز و پشم و موی بسیار در آنجا به دست می آمد. در خوارزم فرش و لحاف و دیبا و مقنعهٔ ابریشمی و جامههای پنبهای و پشمی به مقدار زیاد تولید و مازاد آن صادر می شد.

خراسان نیز بزرگترین مرکز بافته های ابریشمی، پشمی و پنبه ای بود. از نیشابور، بزرگترین شهر خراسان، جامه های ابریشم و کرباسهای نازک و لطیف بسیار به دست می آمد که به همهٔ نقاط دور دست می بردند. در این شهر، انواع پارچهٔ سفید از قبیل عمامه، مقنعه، جامه های نخی و مویین و ابریشمی مرغوب و پارچه های کلفت و نازک تولید و صادر می شد.

سُغدیان جلیقه ها و نیم تنه های ابریشمی، که با مهارت آراسته شده بود، می پوشیدند و چکمه به پا می کردند و کلاه های نوک تیز (قَلَنسُوَه) بر سرمی نهادند.

لباس خطیبان در خراسان تنها یک دُرّاعه (نیمتنه) در زمستان و تابستان بود. در ماوراءالنهر قاضیان قبا میپوشیدند. فقیهان و بزرگان خراسان طَیلَسان بر تن میکردند و آن ردایی بود که بر دوش میانداختند. کاتبان خراسان لباسشان با عالمان متفاوت و ارزانمایه تر از آنان بود.

گرانبهاترین جامههای نیشابوری از زربفتهای عَتّابی و سِقلاطونی و پارچههای ابریشمی بود که برای درباریان و مراسم تشریفاتی و پوشاک حرمسرای شاهان سفارش می دادند. اقلیتهای دینی طی رسمی که از سال ۱۹۱ ق لازم الاجرا بود، ملزم به پوشیدن لباسهایی متفاوت با مسلمانان بودند. غیار نشان ویژهٔ یهود بود و آن پارچهای بود به رنگی غیر از لباس که بر کتف عیار نشان ویژهٔ یهود بود و آن پارچهای بود به رنگی غیر از لباس که بر کتف می دوختند. این پارچه زردرنگ بود و جامهای که از آن می دوختند، عسلی نام داشت. زُنّار نیز رشتهای بود که ذمّیان مسیحی به کمر می بستند. زردشتیان نیز کمربندی (گستی) را به آیین سنتی خویش، سه دور به دور کمر می پیچیدند. ۱۲۲

# فصل هفتم

#### ادیان و فِرق

یکی از جنبههای شایان توجه در روزگار سامانیان، وجود فرقهها و نحلههای گوناگون دینی و فکری است و در واقع، دوام و اقتدار و محبوبیت دولتِ سامانیان مرهون سیاست نرمش و تسامحی بود که در برابر آنها در پیش گرفته بود. این امر از یک سو، نمایندهٔ سعهٔ صدر دستگاه سامانیان، و از سوی دیگر، حاکی از غنای فکری جامعهٔ اسلامی برای مواجهه با آرا و عقاید مخالف است. در نتیجه، متفکران و متکلمان مسلمان میدان مبارزه را به مباحثات و مناظرات علمی کشاندند و در آثار خویش به نقد آرای مخالفان پرداختند.

#### ۱. ادیان پیش از اسلام

بودایی دین بودایی که در روزگار کهن و پیش از اسلام، دین غالب مردم ماوراءالنهر بود، بعدها نیز در قسمتهایی از قلمرو سامانیان پیروانی داشت. در منابع عربی عصر سامانی، شمنیه نامی است که به پیروان آیین بودا داده شده است. در خراسان، این فرقه را شَمنان یا شَمنیه می خواندند. بتخانههای بهار و فَرخار در مجاورت هند، و معبد مشهور نوبهار در بلخ از مراکز مهم آنان بود. ۱۲۵ یبود مقدسی، سیاح مشهور قرن چهارم هجری قمری، شمار یهودیانی راکه در برخی شهرهای سامانیان میزیستند، از مسیحیان بیشتر دانسته، اما به نواحی استقرار آنها اشاره نکرده است. گفته شده است که در غزنین هشتهزار و در

سمرقند سی هزار یهو دی ساکن بوده اند، اما این ارقام تنها به حدس متکی است. مسیحیت آیین مسیحیت از چندقرن پیش از فرمانروایی سامانیان در ایران و چین انتشار یافته بود. در نیمهٔ اول قرن پنجم میلادی، عده ای از مسیحیان نسطوری، در اثر اختلافی که در نتیجهٔ تأثیر فلسفهٔ یونانی در دین مسیح(ع)، بین آنان و پیروان مدرسهٔ اسکندریه (یعقوبیان) به وجود آمده بود، از رها (آسیای صغیر) کوچیدند و به ایران پناهنده شدند. گروهی به نصیبین رفتند و جمعی به جندی شاپور مهاجرت کردند که در بین آنها دانشمندان و پزشکانی هم یافت می شدند و ایشان با خود کتابهایی در طب و فلسفه آورده بودند و به تدریس آنها می پرداختند. از این رو رونق مدرسهٔ جندی شاپور روزافزون گردید.

آیین مسیحیت در برخی از شهرهای خراسان و ماوراءالنهر پیروانی داشت. وَزگرد (وزکرده) در ناحیهٔ کوهستانی و سرسبز ساودار (شاوذار) در جنوب سمرقند، از مراکز تجمع مسیحیان بود که عبادتگاه و موقوفات بسیار داشت. وینگرد در مجاورت چاچ (تاشکند) از دیگر شهرهای مسیحی نشین بود. در نیشابور نیز شماری از مسیحیان میزیستند که به تدریج به اسلام گرویدند. در سرسکه از نواحی کوهستانی هرات هم کنیسهٔ نصارا قرار داشت. شهر مرو مقر مطران مَلکائیه، سومین مقام مذهبی مسیحیان بود و او برای شهرهای مسیحی نشین اسقفهایی تعیین میکرد. ۱۲۷

مرقیونیه و دیصانیه مرقیونیه و دیصانیه فرقه هایی با مشرب عرفانی و بیشتر وابسته به مسیحیت بودند که در خراسان پیروانی داشتند. آنان عقاید و آرایی نیز از دین مزدایی، مانند اعتقاد به دو اصل قدیم نور و ظلمت، گرفته بودند. ۱۲۸ این دو فرقه از دید کلیسای کاتولیک، بدعتگزار در دین مسیح به حساب آمدهاند.

زردشتی زردشتی، دین رسمی ایران پیش از اسلام، در دوران اسلامی و در زمان سامانیان، در مناطقی از خراسان و خوارزم تا اقصای ماوراءالنهر و ترکستان و از آن سوی تا سیستان رواج داشت. در منابع عصر سامانی زردشتیان

(در زبان قرآن و عموم مسلمانان، مجوس) را گبر یا گبرکان و مُغان نیز میخواندند. آنان آیینها و آتشکدههای خود را تا دیری حفظ کردند. در سرزمین ترکان تُغُزغُز بیشتر مردم کیش زردشتی داشتند و آتش میپرستیدند. در سمرقند محلهای موسوم به سکّهٔ مجوس بود و در خارج شهر آتشکدهای برپا بود. در نواحی بخارا، مانند دیه رامُش و طَواریس آتشکدههایی وجود داشت که جشنها و مراسم را در آنها برگزار میکردند. زردشتیان بخارا آیین محلی خاصی در سوگ شخصیت اساطیری و حماسی سیاوش، برگور او اجرا میکردند. زردشتیان سغد و خوارزم با همکیشان خود در خراسان و فارس اختلافاتی، از جمله در موضوع گاهشماری، داشتند. در دیهٔ کرکویهٔ سیستان نیز آتشخانهای کهن برجای بود. آیین زردشتی بعد از گذشت چند سده از گسترش و نفوذ تعالیم اسلامی، رونق خود را از دست داد. ۱۲۹

ماتویت از مذاهب ایرانی عصر ساسانیان که در بخشهایی از قلمرو سامانیان رواج داشت، مانوی و فرقههایی بازمانده از آیین مَزدکی بود. مانویان را به جهت اعتقاد به دو اصل قدیم نور و ظلمت، نَنویّه، و همچنین زنادقه خواندهاند. مؤلف حدودالعالم (تألیف ۲۷۲ق) از رواج گستردهٔ مذهب مانوی در چین سخن گفته است. در زمان خلیقه المقتدر عباسی مانوی در چین سخن گفته است. در زمان خلیقه المقتدر عباسی مهاجرت کردند و مرکز آنان از بابِل به سمرقند منتقل گردید. آنان در زمان مسامانیان تحت حمایت معنوی و سیاسی پادشاه چین (یا حاکم تُغُزغُز؟) قرار داشتند و به نِغوشاک یا صابئان معروف بودند. مانویان سمرقند خطی موسوم به مَنّانی یا خط دینی داشتند که کتابهای مذهبی خود را با آن مینوشتند. این خط برگرفته از فارسی و سربانی بود. افکار و تعالیم دین مانوی در سیر تطوّر بحث و جدال دینی در میان فرقههای اسلامی، مانند معتزله تأثیر تطوّر بحث و جدال دینی در میان فرقههای اسلامی، مانند معتزله تأثیر گذاشته و در عقیدهٔ برخی مردم غیرمانوی ایجاد شک کرده بود. از این جهت،

گاه افرادی دشمنان خود را به جهات دینی یا سیاسی یا ادبی به زندیقی متهم کردهاند که در اصل مانوی نبودهاند. ۱۳۰

به آفریدیان به آفریدیان یکی از گروههای منشعب از دین زردشتی هستند. پایه گذار این فرقه، به آفرید فَروَردینان، یعنی به آفرید پسر فروردین از مردم زوزن (از توابع نیشابور) بود که در حدود سالهای ۱۲۹-۱۳۱ ق دعوی پیغمبری کرد و ظاهراً تحت تأثیر تعالیم اسلامی، اصلاحاتی در آیین زردشتی پدید آورد. از این رو، موبدان او را به بدعتگزاری متهم کردند و به دستور ابومسلم خراسانی کشته شد. پس از قتل به آفرید دین او از میان نرفت و قرنها پس از وی هواخواهانی داشت. در روزگار سامانیان دستههایی از به آفریدیان در برخی نواحی خراسان، مانند کرانهٔ رود مرو آشکارا می زیستند.

مسلمیه (ابومسلمیه) و خرم دینان مسلمیه جنبشی بود که اسحاق ترک آن را، به هواخواهی از ابومسلم خراسانی، در فاصلهٔ سالهای ۱۳۷-۱۴۰ ق، در ماوراءالنهر پدید آورد. مسلمیه به امامت ابومسلم اعتقاد داشتند و مرگ او را انکار می کردند. در زمان سامانیان، خرم دینیه عنوانی بود که برخی بر مسلمیه اطلاق می کردند. طوایفی از خرم دینان در نواحی بلخ، مرو و هرات پراکنده بودند و آرا و عقاید خود را پنهان می کردند. در تلقی مسلمانان این دوره، خرم دینی عنوانی برابر با اِباحیگری بود و خرم دین بر تمام کسانی که از احکام شریعت گریزان بودند، اطلاق می گردید. در واقع خرمیه را از لحاظ دینی می توان نهضتی در جهت احیا و اصلاح آیین مزدک بر طبق الگوی اسلامی شمرد که اهدافی اجتماعی همچون مبارزه با ستمگران را فراروی داشت. ۱۳۲

سپیدجامگان مُقنّعیه گروهی از پیروان مُقنّع (= نقابدار) بودند که در سرزمین سامانیان میزیستند. مُقنع در اوایل خلافت عباسی در مرو ظهور کرد و ادعای پیغمبری و سپس خدایی نمود. وی به تبلیغ آیین مزدک پرداخت و جان و مال مردم را مباح اعلام کرد و مزدکیان ماوراه النهر راه که به سپیدجامگان معروف

بودند، به سوی خود کشاند. فتنهٔ مقنع در حدود سالهای ۱۶۱-۱۶۹ق در پی لشکرکشی های سرداران عباسی فرو مرد. مقنّعیّه جامه و پرچم سفید را به نشان مخالفت با عباسیان برگزیده بودند و از این رو آنان را سپیدجامگان می خواندند. پس از مرگ مقنع، پیروان او تا چند سدهٔ بعد در ماوراءالنهر باقی ماندند و گروه هایی از آنان در نواحی بخارا و سمرقند و ایلاق (اطراف تاشکند امروزی) می زیستند. سپیدجامگان عقاید خود را از مردم پنهان می کردند. در عین حال تظاهر به مسلمانی می نمودند و خراج و مالیات می پرداختند.

#### ۲.فرق اسلامی

شیعه سادات علوی در سرزمین سامانیان مقامی بس ارجمند داشتند. امیراسماعیل سامانی املاکی را در بخارا بر علویان وقف کرد. دانشمند زاهد شیعی، ابراهیم بن علی کوفی در سمرقند نزد امیرنصر بن احمد و امرای پس از او حرمتی داشت. بعداً نیز امیرنصر دوم و گروهی از درباریان او به دعوت شیعهٔ اسماعیلی پیوستند. در سمرقند، دانشمند بزرگوار شیعی، محمد بن مسعود عیّاشی، حوزهٔ علمی فعالی تأسیس کرده بود. نیشابور، مشهد و بیهق سبزوار کنونی) از مراکز مهم شیعه به شمار میرفت و در آنجا خاندانهای سادات علوی می زیستند. طرفداران دودمان علوی در نیشابور در زمان امیرنصر بن احمد و پسرش نوح بن نصر قیامهایی را به رهبری برخی از جهرههای سرشناس علوی، همچون ابوالحسین محمد زُباری (درگذشت جهبرههای و ابویعلی حمزه علوی زیدی (درگذشت ۶۳۳ق) به راه انداختند که با دستگیری سران نهضت و شناسایی هواخواهان آنان، این حرکتها فرو خفت. از دستگیری سران نهضت و شناسایی هواخواهان آنان، این حرکتها فرو خفت. از پس شیعه در نیشابور تحت فشار و نظارت دقیق تری قرار گرفت و با قدرتیافتن محمود غزنوی روزگار سختی را پشت سر نهاد. ۱۲۲۴

اسماعیلیه اسماعیلیه فرقهای از شیعه است که امامت را پس از امام جعفر

صادق(ع) (درگذشت ۱۴۸ ق) از آنِ پسر بزرگ او، اسماعیل میدانند و به او ختم میکنند. اسماعیلیه را در منابع این دوره به نامهایی چون باطنیه و قرامطه و مَلاحده خواندهاند. پس از تأسیس دولت فاطمیان در سال ۲۹۷ ق در قیروان، داعیان و مبلغان اسماعیلیه تحت حمایت این دولت، به طور فعال به نشر این مذهب در عراق و ایران پرداختند و با جذب پیروانی در بالاترین ردههای کشوری و لشکری سامانیان، پایگاهی در خراسان و ماوراءالنهر به دست آوردند.

در زمان امیراسماعیل سامانی، ابوعبدالله خادم در نیشابور و ابوبلال در هرات به تبليغ مذهب اسماعيلي پرداختند، كه با مقابلة لشكريان ساماني اين حركتها مهار شد. بعداً ابوسعيد شَعراني، جانشين ابوعبدالله خادم در نيشابور، حسین بن علی مرورودی امیر سپاه سامانی و جمع بسیاری را به آیین خود کشاند. پس از آن مرورودی به مخالفت با سامانیان برخاست و در نشر دعوت اسماعیلی در شمال افغانستان امروزی سخت کوشید. جانشین وی، محمد بن احمد بَزدَوی نَسفى، نویسندهٔ دانشمند و مبلّغ توانای اسماعیلی به کمک یاران خویش شمار زیادی از دهقانان و دولتمردان را جذب دعوت خود کرد. از جمله امیرنصر بن احمد و وزیر او ابوطیّب مُصعبی و عدهای از درباریان را به کیش اسماعیلی درآورد. اما بعداً امیرنوح بن نصر، به تحریک علمای اهل سنت و امرای ترک، نسفی و دیگر سران نهضت را در سال ۳۳۱ق کشت و اسماعیلیان را قتل عام کرد. با وجود این، دعوت اسماعیلی به کلی خاموش نشد، بلکه دعوت علنی به دعوت مخفی بدل گشت و دُعات بزرگی همچون ابویعقوب اسحاق سِجزی (درگذشت بین ۳۸۶-۳۹۳ق) و جانشین او حسن مسعود دهقان، و ابوالقاسم حسن بن علی دانشمند در خراسان برخاستند و شماری دیگر از امرای سپاه و بزرگان دربار و دپوان را به آیین اسماعیلی درآوردند. از آن سوی، دعوت اسماعیلیه، کرمان و سیستان و مولتان (در شرق پاکستان مرکزی) و مُکران (بلوچستان) و گرگان و طبرستان و ری و خوارزم را نیز درنوردید. با ظهور دولت غزنوی و حملات مکرر

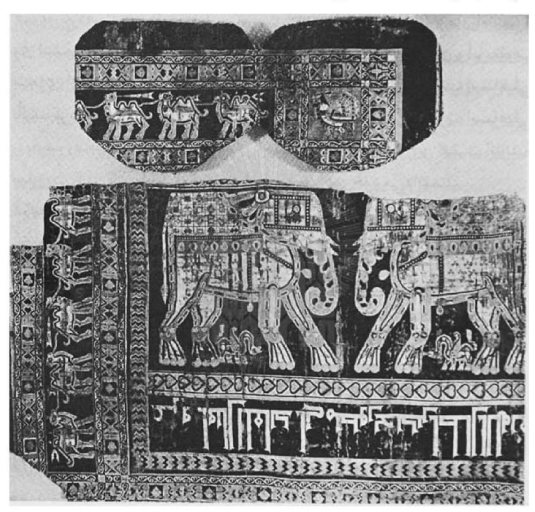
سلطان محمود، اسماعیلیه در بسیاری از این نقاط قلع و قمع شدند. ۱۳۵

اسماعیلیه را، همچون فلاسفه و متکلمان معتزله و شیعه، به جهت اینکه بر اندیشههای عقلی و فلسفی تکیه میکردند و در نزدیک ساختن عقل و دین میکوشیدند، سنتگرایان به کفر و الحاد و ثنویّت متهم کردهاند. چه، این مذهب عموماً به دست داعیانی متفکر و نویسندگانی مبرّز در خراسان و ماوراه النهر و ری انتشار یافت و کسانی چون محمد بن احمد نسفی و ابوحاتم رازی و ابویعقوب سجزی آثار فراوانی در تأسیس و تبیین مبادی و اصول فلسفی مذهب اسماعیلی تألیف کردند. از سوی دیگر انگیزه ها و آرمان های اجتماعی، که دعوت اسماعیلی را به صورت نهضتی بویا و گسترده درآورد، شایان توجه است. این نهضت اندیشهٔ مهدویت را در قالب اصل امامت، نشان آرمان خواهی خود می دانست.

تحرّامیه کرامیه یکی از فرقه های اسلامی است که در زمان ظاهریان پدید آمد و بعداً در قلمرو سامانیان، به خصوص در نیشابور و هرات و نواحی مجاور آن، مانند غَرچستان رواجی گسترده یافت. مؤسس این فرقه محمد بن کَرّام (درگذشت ۲۵۵ق) از یکی از روستاهای زرنج سیستان برخاست و بعداً گروهی را در خراسان، جذب عقاید خویش کرد. کرامیان در فقه از مذهب حنفی پیروی میکردند و در شهرهای خراسان خانقاه هایی تأسیس نمودند، اما اهل سنّت آنان را، به جهت بعضی عقاید بدعت آمیز و التقاطی، مخصوصاً جسمبودن خداوند و شبیه بودن او به مخلوقات، کافر و بی دین خوانده اند. کرامیه در روزگار سامانیان، در نیشابور گروهی متشکل بودند و عقاید آنان به صورت معضلی سامانیان، در نیشابور گروهی متشکل بودند و عقاید آنان به صورت معضلی حمواره محل بحث و مناظره و منازعه بود. آنان با ظاهر زاهدمآب خویش و حمایت از قدرت موجود، در زمان غزنویان یک چند نفوذ و قدرتی یافتند و حسایت از قدرت موجود، در زمان غزنویان یک چند نفوذ و قدرتی یافتند و دست به فسادگشو دند.

خوارج پس از انقراض طاهریان، خوارج چندی بر بخارا مستولی گشتند. با استقرار امیراسماعیل سامانی در این شهر، فعالیت خوارج در سیستان متمرکز

شد. آنان در سال ۳۰۰ق قیامی را به رهبری محمد بن هرمز معروف به مولی صندلی، به هواخواهی از صفاریان و بر ضد سامانیان در سیستان به راه انداختند. خوارج تا مدتها بعد در شهرها و روستاهای سیستان، پیرامون هرات و سرحد هندوستان پراکنده بودند.



٨. كــهن ترين قــطعه حــرير بــه دست آمــده از دوره اسلامى كــه بــه ابـومنصور بـختكين
 (نجتكين) سردار عبدالملك بن نوح تقديم شده است.

## قصل هنتنتم

# آموزش و پرورش و نهادهای آموزشی

گزارشها حاکی از رواج علم و ادب و احترام به علما و ادبا در قلمرو سامانیان است. به جز پایتخت و شهرهای بزرگ و مشهور، شهرها و دیههای کوچک خراسان و ماوراءالنهر نیز کانون دانش و فرهنگ بود و مجالس درس و وعظ و محافل شعر و ادب در بسیاری از مناطق این سرزمین برپا بود.

۱. آموزش ابتدایی آموزش ابتدایی با تعلیم قرآن و ادب آغاز می شد. در این دوره که معمولاً تا ده سالگی ادامه می یافت، نوآموزان در محلی که مکتب یا کُتّاب خوانده می شد، نزد معلم به یادگیری و حفظ قرآن و ادب می برداختند و خواندن و نوشتن می آموختند. در مکتب، دورهٔ مقدماتی درس حدیث را نیز فرا می گرفتند. البته معلم در آن زمان جایگاه اجتماعی شایسته ای نداشت. تعلیم خط یکی از برنامه های دورهٔ آموزش ابتدایی بود. کسی را که خط نیکو می نوشت و کودکان را خط و ادب می آموخت، مُکتِب می خواندند. ۱۳۸ نیکو می نوشت و کودکان را خط و ادب می آموخت، مُکتِب می خواندند. ۱۳۸ کسانی که به تعلیم و تربیت بزرگ زادگان و فرزندان امرا و اشراف اشتغال

کسانی که به تعلیم و تربیت بزرگزادگان و فرزندان امرا و اشراف اشتغال داشتند، مؤدّب خوانده می شدند. مؤدبان دارای ارج و مقامی والا بودند. امیران سامانی هریک مؤدبی ویژه داشت. ۱۳۹

۲. **آداب تعلیم و تعلّم** از آنجا که تعلیم و تعلم کاری قدسی و پیامبرانه تلقی می شد، رعایت آداب و آیین هایی را برای حفظ حرمت آن ضروری می دانستند. استاد و معلم می بایست با نیت خالص و دلسوزی و رعایت عدل و انصاف با طلبهٔ علم رفتار کند. دانشجو نیز می بایست با تمام وجود در بزرگداشت استاد بکوشد.

استاد در نظام آموزش اسلامی رکن اصلی به شمار میرفت. او پس از کسب علم از دانشمندان و اندوختن تجربهٔ کافی، می توانست بر کرسی تعلیم تکیه زند. ترک درس استاد، و مطالعهٔ کتابهای او، مرتبهای بود که تنها شاگردان لایق و مستعد، آن هم با اجازهٔ استاد می توانستند بدان دست یابند.

۳. جایگاه دانشمندان به گفتهٔ مقدسی، سامانیان از دانشمندترین و دانشرور ترین شاهان بودند. در سرزمین آنان فقها به پایهٔ شاهان می رسیدند و دیگر دانشیان، مانند محدثان و ادیبان و شاعران حرمت و منزلت فوق العاده داشتند. امیران سامانی و وزیران دانشمند و دانش پرور آنان و حاکمان محلی در تکریم علما و ادبا و شعرا می کوشیدند و دربار بخارا و دیگر ولایات شاهد حضور مشایخ و علما بود. ۱۲۱

در دورهٔ سامانیان، مانند دیگر ادوار تاریخ آموزش، نام زنان چه در مقام تعلیم و چه در جایگاه تعلم کمتر دیده می شود. زیرا بنای رفتار زنان، از نظر فقها، بر پوشیدگی بوده است. با این حال، زنان در خانه، از خویشاوندان دانشمند خود دانش می آموختند. ۱۴۲

3. برنامهٔ آموزشی کار آموزش علوم اسلامی دستکم در محیطهایی مانند مدارس تابع مقررات خاص بود. برای مثال، ابوالحسن علی بن حسین بیهقی، مدرس مدرسهٔ کوی سیّار نیشابور، اوقات تحصیل دانشجویان آن مدرسه را به سه قسمت یعنی درس فقه و املای حدیث و وعظ و ارشاد

تقسیم کرده بود. ۱۴۳ درس بعضی استادان فقه و حدیث همهروزه و درس بعضی مشایخ یک یا چند نوبت در هفته برگزار می شد. حلقههای درس بامدادان، شامگاهان و یا بعد از نماز ظهر تشکیل می شد.

٥. روشهای آموزش عالی ترین مراتب آموزش حدیث املا و استملا بود. شیخ «مُملی»، حدیث را بر شاگردان املا می کرد و آنان می نوشتند. در مجالسی که جمع مجلس زیاد بود، «مُستملی» دقیق و هوشیار گفتهٔ شیخ را عیناً بر کاتبان حدیث تکرار می کرد. از این رو او را «مُعید» هم می خواندند. مستملی گاه گفتار شیخ را برای کاتبان حدیث تفسیر می کرد. ۱۴۴

بحث و مناظره نیز از شیوههای معمول مجالس علمی است. این مجالس معمولاً در حضور امرا، بزرگان و علما برگزار می شد و موضوع آن مسائل اختلافی فقه، کلام و ادب بود. به گفتهٔ مقدسی سامانیان در شبهای جمعهٔ ماه رمضان مجالس مناظرهای داشتند که در حضور امیر برگزار می شد. در نیشابور هم بازار بحث و مناظره گرم بود و امیر و رئیس شهر مشوّق آن بودند.

سفرهای علمی، که اصطلاحاً رِحله خوانده می شد، برای دستیابی به سرچشمهٔ دانشها و علوم نو و انتقال میراث علمی، به خصوص در زمینهٔ حدیث و فقه، صورت می گرفت. شخص پس از سماع حدیث نزد علما و اساتید مشهور شهر و فراگرفتن دانش آنان، راه سفر در پیش می گرفت. این مرحله ترجیحاً از بیست سالگی آغاز می شد. ۱۴۶ گزارشهای فراوانی از سفرهای علمی، از شهرهایی چون گرگان و ری و بغداد تا دوردست ترین مناطق جهان علمی، از شهرهایی چون گرگان و ری و بغداد تا دوردست ترین مناطق جهان اسلام، یعنی اَندُلُس (اسپانیا)، به قلمرو سامانیان و به عکس در دست است. از چهرههای برجسته در این حرکت علمی، محمد بن جبّان بُستی (درگذشت چهرههای برجسته در این حرکت علمی، محمد بن جبّان بُستی (درگذشت بیشابوری نیز از حدود دوهزار استاد دانش اندوخت. ۱۲۷

### ۶.نهادهای آموزشی

مساجد جامع در این دوره مساجد جامع ماوراءالنهر و خراسان محل برپایی مجالس حدیث و قرائت و تفسیر و وعظ بود. چنانکه ابوعلی رودباری طوسی (درگذشت ۴۰۳ق) در جامع نیشابور، سنن ابوداود سجستانی را درس می داد. ۱۴۸ شایان تأمل است که مدرسه به مثابه نهاد مستقل و سازمانیافته آموزشی، نخستینبار در زمان سامانیان پا گرفته است. گزارشهای متعددی حکایت از وجود مدارس در شهرهای قلمرو سامانیان دارد. مدرسهٔ ابوحفص فقیه (احتمالاً منسوب به ابوحفص صغیر محمد بن احمد، درگذشت ۲۶۴ق) در بخارا ظاهراً كهن ترين بنياد آموزشي است كه در طليعة امارت سامانيان تأسيس شده است. دیگر، مدرسهٔ فارجَک در بخارا است که در سال ۳۲۵ق وجود داشته است. بیشترین گزارشهای موجود از مدارس این دوره مربوط به نیشابور است و بنیانگذاران آن اغلب به مذهب شافعی تعلق داشتهاند. ابواسحاق ابراهیم بن محمود قَطَّان نیشابوری (درگذشت ۲۹۹ق) فقیه مالکی را می توان پرچمدار نهضت تأسیس مدارس در نیشابور دانست. از دیگر مدارس نیشابور، مدرسهٔ بيهقى است كه ابوالحسن محمد بن شعيب بيهقى (درگذشت ٣٢۴ق) فقيه و مدرس شافعی آن را در کوی سیار این شهر پایه گذاری کرد. بعضی مدارس، مانند دارالسنه یا مدرسهٔ ابوبکر احمدبن اسحاق صِبغی نیشابوری (درگذشت ۳۴۲ق) خاص ترویج دانش حدیث بود. ۱۲۹ در بوزجان (اکنون تربت جام) و بُست و مَرُورود و غزنه نیز مدارسی برپا بود.

خانه و دکان علما از دیگر مراکز نشر دانش، و انجمن دانشجویان حدیث و دیگر علوم اسلامی بود. چنانکه در خانهٔ ابونضر محمد بن مسعود عیّاشی، فقیه و مفسّر امامی در سمرقند، جمعی به استنساخ، برخی به مقابله و گروهی به قرائت یا تعلیق اشتغال داشتند. دکان ابوبکر محمد بن عبدالله صِبغی نیشابوری (درگذشت ۳۴۴ق) فقیه شافعی، در

مُربَّعهٔ كرمانيان نيشابور مجمع حفّاظ و محدثان بود. ۱۵۰ خان و رباط خان (تیم یاکاروانسرا) از دیگر محل ها بود که دانش دوستان در آنجا گرد می آمدند. رباط نیزگاه مترادف با خان به کار رفته وگاهی منظور پایگاه مرزی است که غازیان و مجاهدان در آن حضور مییافتند. چنین رباطهایی در ناحیهٔ سمرقند به فراوانی وجود داشت و علما در آن به تدریس و تحدیث می پرداختند. ۱۵۱ خانقاه صوفیهٔ این عصر، اماکنی برای اقامت رحّالان غریب و فقرای اهل حقیقت و همچنین خلوت و عبادت و اجتماع صوفیه و تبلیغ و تعلیم مبانی تصوف داشتهاند. از مهم ترین این مراکز، خانقاه حسن بن یعقوب نیشابوری معروف به حدّاد (درگذشت ۳۳۶ق) است که مدرسهای در مجاورت یا درون آن وجود داشته است. ابن حِبّان بُستی (درگذشت ۳۵۴ق) نیز در خانقاه خود در نیشابور به تدریس تألیفات خویش، که عمدتاً در حدیث بود، می برداخت. ۱۵۲ از این شواهد برمی آید که برخی خانقاهها در تلفیق علم طریقت با آموزش علوم دینی، که صوفیه آن را علوم ظاهر میخواندند، نقش داشتهاند. بهجز این خانقاههای بسیاری در نیشابور و دیگر شهرهای سرزمین سامانیان بریا بوده است. صفّه ایوانی مسقّف بودکه صوفیان خانقاه در آنجا مینشستند یا نیازمندان، از جمله طلبهٔ علم در آنجا سکنی می گزیدند. ابوالمظفر محمد بن لقمان از بزرگان دودمان سامانی در سمرقند صفهای برای طالبان علم ساخت و اوقافی بر آن نهاد.<sup>۱۵۳</sup>

۷. کتابخانه ها کتابخانه ها از یک سو ابزار تحقیق را فراهم می ساخت و از سوی دیگر، بنیادهایی آموزشی بود که استادان و دانشجویان در آن به بحث و تدریس می پرداختند. افرادی با عنوان ورّاق در مقابل اجرت از کتابها نسخه برمی داشتند و به کوشش آنان، شمارگان کتابها افزایش می بافت. برخی محدثان و نویسندگان از این راه گذران زندگی می کردند.

کتابخانهٔ دربار سامانیان در بخارا از غنی ترین و باشکوه ترین کتابخانه ها در جهان اسلام بود. ابن سینا در حدود سال ۳۸۷ق در آن به مطالعهٔ کتابهایی پرداخت که به گفتهٔ خود، قبل و بعد از آن مانندش را ندید. اما متأسفانه کمی بعد این کتابخانه آتش گرفت. ۱۵۴

علما نیز در خانه و مدرسهٔ خود به جمع آوری کتابها می پرداختند. ابن خُزَیمه (درگذشت ۳۱۱ق) محدث و فقیه بزرگ نیشابور، در این شهر کتابخانه ای داشت که دانشجویان فقه و حدیث از آن استفاده می کردند. محمد ابن حِبّان بُستی (درگذشت ۳۵۴ق) محدث بزرگ شهر بُست نیز کتابهای خود را وقف کرد و محلی در خانهٔ خویش بدان اختصاص داد. طلبه اجازه داشتند در آنجا از کتابها استفاده کنند، بدون آنکه آنها را از محل خارج سازند. در کتابخانهٔ مدرسهٔ بیهقی در نیشابور مجموعه ای محل خارج سازند. در کتابخانهٔ مدرسهٔ بیهقی در نیشابور مجموعه ای تخصصی از کتابهای حدیث وجود داشت.

۸. وضع مالی استادان و دانشجویان دانش اندوزی و علم آموزی مانع از کسب نبود و بسیاری از علما و طلبه صاحب حرفه و صنعتگر و پیشه ور بودند. حتی برخی علما امرار معاش را از راه تعلیم روا نمی دیدند.

با وجود این، مدارس و علمای بزرگ و دستگاه دولتی از رسیدگی به وضع معیشتی اهل علم دریغ نداشتند. مقدسی در سخن از قلمرو سامانیان، به وجود مدارس و جیره و مقرری مداوم استادان و دانشجویان اشاره دارد. ۱۵۶ جز این برخی علما به خاندانهایی ثروتمند تعلق داشتند که خود از اهل علم دستگیری می کردند. ابوالفضل حسن بن یعقوب بخاری (درگذشت ۳۴۲ق) محدث، املاک و باغهای خود را در نیشابور بر علما و صالحان انفاق کرد. موقوفههایی که دولت و مردم نیکوکار تأسیس می کردند، منبع دیگری برای تأمین مایحتاج طلبه بود. ۱۵۷

### فصل نهم

# علوم رایج در قلمرو سامانیان

طبقه بندی علوم مورد توجه نویسندگان عصر سامانی بود. ابوزید بلخی (درگذشت ۳۲۲ق) فیلسوف بزرگ و معاصر فارابی، اقسام العلوم را نوشت. ۱۵۸ این کتاب از میان رفته است، اما شاید بتوان تصویری از آن را در کتاب جوامع العلوم شَعیا ابن فَریغون، شاگرد ابوزید بلخی، مشاهده کرد.

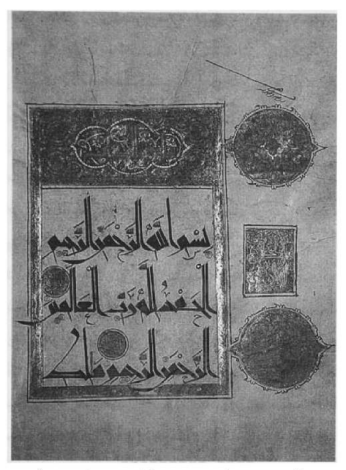
چندی بعد ابوعبداللهِ محمد بن احمد خوارزمی (درگذشت ۱۳۸۷ق) کاتب زبردست، کتابی دقیق تر و منسجم تر با عنوان مفاتیح العلوم به نام ابوالحسن عبیدالله عتبی (درگذشت ۱۳۷۳ق) وزیر دانش پرور نوح بن منصور سامانی نوشت. این کتاب نیز اکنون باقی است. خوارزمی کتاب خود را در دو مقاله، شامل پانزده باب، تنظیم کرده است. وی مقالهٔ نخست را به علوم شرعی و علوم وابسته به آن اختصاص داده و اصطلاحات و کلیاتی از این دانش ها را آورده است: فقه، اصول، کلام، حدیث، فِرق و مِلل و نِحل، نحو و دبیری و اصطلاحات دیوانی، شعر و عروض، اخبار و تواریخ ملل و اصطلاحات مربوط به تاریخ اسلام و مطالبی به پیوست دربارهٔ انواع خط و نگارش فارسی. خوارزمی در مقالهٔ دوم کتاب، فلسفه را به دو شاخهٔ نظری (شامل علم طبیعی، علم الهی و علم مقلیمی یا ریاضی) و عملی (شامل اخلاق، تدبیر منزل یا خانه داری و سیاست تعلیمی یا ریاضی) و عملی (شامل اخلاق، تدبیر منزل یا خانه داری و سیاست

مُدُن یا کشورداری) تقسیم کرده است. وی سپس فصلهایی را به منطق و مباحث آن، علم الهی، و اقسام علوم طبیعی و ریاضی اختصاص داده است. در رسالهٔ کوتاه اصناف العلوم الحکمیّة تألیف ابوسهل مسیحی جرجانی (درگذشت پس از ۴۰۰ق) پزشک و فیلسوف دربار مأمونیان خوارزمشاهی، نیز نگرش ارسطویی در تقسیم علوم به چشم می خورد.

### ۱. علوم شرعی

قرائت الدبر در قرآن کریم، متن مقدس پیام الهی، و فهم معانی آن مستلزم آموختن زبان عربی و آشنایی با قواعد تجوید و ترتیل بود. از این رو، علم قرائت و علم تفسیر به مثابه دو شاخهٔ اصلی در مطالعات قرآنی مورد توجه قرار گرفت. در علم قرائت دربارهٔ چگونگی ادای کلمات قرآن و روایات مختلف در آن، بحث میکردند. دانشمندان علم قرائت که مُقری خوانده میشدند، در شهرهای بخارا و سمرقند، و بهویژه نیشابور، به تعلیم میپرداختند. البته آموزش علم قرائت در خراسان تا اواسط سدهٔ چهارم هجری قمری تحت تأثیر تعالیم بزرگان مکتب بغداد، هم چون ابن مجاهد (درگذشت ۴۲۴ق) بود. از مقریان صاحبنام عصر سامانیان، ابن مهران (درگذشت ۴۸۱ق) است که در نیشابور به تدریس و تألیف میپرداخت. وی با تألیف کتاب الشامل نخستین کسی بود که به طرح قرائتهای دهگانه پرداخت. اثر مهم دیگر ابن مهران در قرائتهای دهگانه الغایة آست.

تغسیر در زمان سامانیان، تفسیرهایی باگرایشهای مختلف تألیف شد. از نخستین نام آوران تفسیر در این دوره، محمد بن مسعود سمرقندی معروف به عیّاشی (درگذشت حدود ۳۲۰ق) فقیه بزرگ شیعهٔ امامی است. بخشی از تفسیر ارزشمند او برجای مانده و حاوی روایاتی از اهل بیت(ع) است. ابومنصور محمد بن احمد ازهری (درگذشت ۳۷۰ق) فقیه و علامهٔ لغوی،



 آیاتی از سورهٔ فاتحه به خط کوفی همانند شیوهٔ نگارش قرآن کریم در عهد سامانیان

تفسیرهایی با نامهای التقریب و تفسیرالسَّبعالطُول تألیف کرد. فقیه برجستهٔ حنفی، علی بن موسی قمی (درگذشت ۳۰۵ق) تفسیر احکامالقرآن را براساس دیدگاه فقهی نوشت. ۱۶۰ برخی مفسّران نیز همچون ابوالقاسم بلخی (درگذشت ۳۲۹ق) و ابوزید بلخی (درگذشت ۳۲۲ق) و ابومنصور ماتریدی (درگذشت ۳۳۳ق) تفسیرهایی با مشرب کلامی و فلسفی پدید آوردند. از کهن ترین تفسیرها باگرایش صوفیانه، حقایق التفسیر ابوعبدالرحمن سُلَمی (درگذشت ۴۱۲ق) است.

در زمان امیرمنصور بن نوح بن نصر (۳۵۰ـ۳۶۶ق) خلاصهٔ تفسیر بزرگ

طبری، به فارسی ساده و روان ترجمه شد. این ترجمه قدیم ترین تفسیر کامل قرآن کریم به زبان فارسی است.

حدیث در قلمرو سامانیان گرایش به آموختن و روایت حدیث، حتی در میان امیران و دولتیان، وجود داشت. از هنگامی که کودک به سن تمییز میرسید، او را در مجالس حدیث شرکت میدادند. البته در بخارا کمتر از هفتسالگی به سماع حدیث نمی رفتند. ۱۶۱

در میان محدّ ثان، کسانی با انگیزه های مختلف به جعل و وضع حدیث دست می زدند. چنین خطری، برخی از نویسندگان را واداشت تا آثاری در زمینهٔ شناخت اسناد احادیث پدید آورند. این آثار در دو دسته که اصطلاحاً «رجال» و «علل الحدیث» نامیده می شود، جای می گیرد و درحقیقت به شناسایی راویان موثق از غیرموثق، و بررسی احادیث سست و ضعیف می پردازد. از آن جمله، کتاب العلل از ابوالحسین محمد حجّاجی (درگذشت ۱۹۳۸ق) و رجال رجال صحیح البخاری از ابونصر احمد کَلابادی (درگذشت ۱۹۳۸ق) و رجال کشی (درگذشت حدود ۱۳۴۰ق) محدّث بزرگ شیعهٔ امامی را می توان نام برد. برخی مؤلفان نیز به تألیف مجموعه هایی از احادیث که صحیح و معتبر می دانستند، پرداختند. از این میان صحیح بخاری (درگذشت ۱۵۲۶ق) و صحیح مسلم نیشابوری (درگذشت ۱۶۲ق) جایگاهی شایسته یافتند و محدثان بعدی به تدریس و شرح و تکمیل و تهذیب آنها همت گماشتند و آثاری محدثان بعدی به تدریس و شرح و تکمیل و تهذیب آنها همت گماشتند و آثاری جوزقی و مستدرک حاکم نیشابوری و المختصرالصحیح ابن آخرم.

در زمان سامانیان بخشی از تصنیفات حدیثی تحت عنوان مُسنَد پدید آمد. در این تألیفات، روایات به ترتیب الفبایی یا زمانی صحابه گردآوری شده بود، مانند مسند هیثم بن کُلیب چاچی (درگذشت ۳۳۵ق).

غریب الحدیث عنوان دستهٔ دیگری از آثار حدیثی بود که مؤلف در آن به

شرح و تفسیر الفاظ مشکل حدیث می پرداخت، مانند غریب الحدیث حَمد بن محمد خطّابی بُستی (درگذشت ۳۸۸ق).

فقه در فقه با ادلهای مانند قرآن و سنّت، احکام عملی شرعی را بیان می کنند. فقه از پرجاذبه ترین دانشها در قلمرو سامانی بود. به گفتهٔ مقدسی، آنجا بیشترین فقیه را داشت و ارج و پایگاه فقیهان با مقام شاهان قابل مقایسه بود. طالب علم پس از آموختن قرآن و ادب، به تحصیل حدیث می پرداخت و فقه را که از این دانش سرچشمه می گرفت، نزد مدرّسان می آموخت.

مقدسی گزارشی از پراکندگی جغرافیایی پیروان مذاهب فقهی (و کلامی) در قلمرو سامانیان به دست داده است: اکثریت در خراسان و ماوراءالنهر با حنفیان بود. در نیشابور، شیعه و کرّامیه حضوری فعال داشتند. در برخی شهرها و نواحی مانند چاچ و طوس و نسا و ابیورد و... اکثریت با شافعیان بود. در پارهای شهرها نیز مذهب ظاهری رواج داشت. سامانیان مذهب حنفی را رسمیت بخشیده بودند و منابرِ مساجدِ جامع در شهرها پایگاه ترویج این آیین بود.

مذهب شیعه در زمان سامانیان، گرایش به نقل و حفظ احادیث بر ساختار فقه شیعه غلبه داشت. چهرهٔ شاخص فقه شیعه در این دوره، ابونضر محمد بن مسعود عیّاشی سمرقندی است که در سمرقند شاگردان فراوانی تربیت کرد. ۱۶۳ برخی از فقهای بزرگ شیعه، مانند ابن ابی عقیل و ابن جُنید اِسکافی که از چهرههای بارز مکتب فقه استدلالی بودند، در عراق می زیستند، اما آثار و فتاوایشان در بین شیعیان خراسان رایج و شناخته شده بود. ۱۶۲ محدّث و فقیه بزرگ شیعهٔ امامی، ابن بابویه محمد بن علی ملقب به شیخ صدوق (درگذشت ۳۸۱ق) نیز کتاب مشهور فقهی خود، مَن لاید شیعیان آن دیار نوشت. هنگام سفر به خراسان و ماوراءالنهر برای شیعیان آن دیار نوشت.

مذهب دنفی فقه حنفی به پایه گذار آن، ابوحنیفه نُعمان بن ثابت (درگذشت ۱۵۰ ق) منسوب است. به جز شهرهای بخارا و سمرقند و مرو، بلخ از مراکز

مهم نشر مذهب حنفی بود. بسیاری از بزرگان مذهب حنفی محدّثانی پرمایه بودند. از نخستین مدرّسان حنفی که به تربیت شمار زیادی از فقها همّت گماشتند، ابوالحسن علی بن موسی بن یزداد قمی (درگذشت ۳۰۵ق) و ابونصر احمد بن عباس عیاضی سمرقندی را می توان یاد کرد.

بعدها تعالیم فقه حنفی را شاگردانِ برجستگانِ این مذهب در بغداد، همچون ابوالحسن کَرخی (درگذشت ۴۰۳ق)، در خراسان و ماورا النهر گستردند. از آن جمله، کسانی مانند ابوسهل زجاجی و ابوالحسین احمد بن محمد نیشابوری معروف به قاضی الحرمین (درگذشت ۳۵۱ق) در نیشابور حلقه های درسی برپا کردند. پس از آن مروّجان فقه حنفی عمدتاً از دانش آموختگان مکتب آنان بودند. ابوعلی حسن بن داود سمرقندی (درگذشت ۳۹۵ق) از فقهای صاحبنام حنفی، مدرسه ای در نیشابور بناکرد و به تدریس فقه پرداخت.

مدهب مالکی مذهب مالکی را فقیه و محدث مدینه، مالک بن انس (درگذشت ۱۷۹ق) رواج داد. این مذهب به کوشش فقیه مبرز مالکی، ابراهیم بن محمود قطّان نیشابوری (درگذشت ۲۹۹ق) مدت کوتاهی در نیشابور جایی باز کرد. پس از آن، سیطرهٔ دو مذهب حنفی و شافعی، گسترش فقه مالکی را متوقف ساخت.

مذهب شافعی مذهب شافعی منسوب به پایه گذار آن، محمد بن ادریس شافعی (درگذشت ۲۰۴ق) است. نسل اول فقهای شافعی که در خراسان و ماوراءالنهر به ترویج فقه شافعی برخاستند، عموماً این دانش را در مصر، مهد این مذهب، و نزد شاگردان بی واسطهٔ شافعی، مانند اسماعیل مُزنی (درگذشت ۲۶۴ق) فراگرفتند. از جمله می توان از عَبدان بن محمد جُنوجِردی مَروَزی (درگذشت ۲۹۳ق)، محمد بن نصر مروزی (درگذشت ۲۹۴ق) و ابوعَوانه اسفراینی (درگذشت ۲۹۳ق) یاد کرد.

بعداً دانش آموختگان حوزهٔ فقه شافعی بغداد به نشر این مذهب در سرزمین

سامانیان پرداختند و مدارس فراوانی، بهویژه در نیشابور، تأسیس کردند. از این میان، استاد ابوولید حسّان قُرشی (درگذشت ۳۴۹ق)، ابوبکر محمد بن علی قفّال شاشی معروف به قفّال کبیر (درگذشت ۳۶۵ یا ۳۶۶ق)، استاد ابوسهل صّعلوکی (درگذشت ۳۶۹ق) و پسرش ابوطیّب صعلوکی (درگذشت ۳۸۷ق) نامبردارند.

مذهب ظاهری مذهب ظاهری به نام پیشوای آن، داود بن علی اصفهانی (درگذشت ۲۷۰ق) مذهب داودی نیز خوانده می شود. ظاهریه در استنباط احکام تنها به ظاهر کتاب و سنت تمسک می کنند. پس از داود پسرش محمد امام ظاهریه شد و شاگردان او این مذهب را در خراسان و ماوراءالنهر انتشار دادند. ابو یَعلیٰ عبدالمؤمن تمیمی نَسفی (درگذشت ۲۳۶ق) در نسف، و ابوالقاسم عبیدالله نخعی داودی (درگذشت ۲۳۶ق) در نیشابور و بخارا به ترویج مذهب ظاهری پرداختند.

کلام علم کلام یا علم نظر و استدلال دینی، دانشی است که با آن می توان بر اصولِ عقاید اسلامی استدلال، و شبهات ضد آن را دفع کرد. دانشمند علم کلام را متکلّم می گفتند. کلام به معنی بحث و دفاع عقلی از عقاید دینی در تعالیم قرآن و ائمهٔ دین(ع) ریشه دارد، اما ظاهراً آغاز شکل گیری نظام کلامی در جهان اسلام به عصر ظهور مُعتزله، به پیشوایی واصل بن عطا (درگذشت ۱۳۱ق) بازمی گردد. معتزله، که در برابر مکتب رسمی اهل سنت و حدیث برخاستند، در اصول دین استدلال عقلی می کردند و ظاهر آیات و روایاتی را، که موهِم تشبیه خداوند به مخلوقات بود، تأویل می کردند.

در مقابل، فقهای حنفی عهده دار حمایت از عقاید اصولی مذهب سنت بودند و به پیروی از پیشوای خود، ابوحنیفه، از غور در کلام پرهیز می کردند. شماری از آنان همچون ابونصر عیاضی و پسرش ابوبکر عیاضی ردیه هایی بر مخالفان، به ویژه معتزله، نوشتند و آنان را هواخواه و بدعتگزار خواندند. البته این موضوع

ادامه پیدا نکرد و بعداً حنفیان بسیاری مذهب کلامی معتزله را پذیرفتند. ۱۷۰ به هر حال، گسترش مباحثات و منازعات کلامی، فقهای حنفی راکه نگاهبان عقاید رسمی سنت و جماعت بودند، نگران ساخت. به دنبال آن و به فرمان امیراسماعیل سامانی، ابوالقاسم حکیم سمرقندی (درگذشت ۳۴۲ق) عقیده نامه ای به نام السواد الاعظم مشتمل بر ۶۲ مسئله نوشت و در آن به نقد و رد و تکفیر فرقههایی چون شیعه، کرّامیه، جبریه، معتزله، خوارج و مشبّهه پرداخت. این کتاب بعدها در حدود سال ۳۷۰ق، به فرمان امیرنوح بن منصور، از عربی به فارسی ترجمه شد و آموختن آن فریضهای گزیرناپذیر به شمار آمد. ۱۷۱ با این حال در اواخر سدهٔ سوم و اوایل سدهٔ چهارم هجری قمری، چهرههایی از معتزله در خراسان و ماوراءالنهر درخشیدند و با ترویج و تألیف دیدگاههای خود در حوزهای گسترده، از کلام تا حدیث و تفسیر، مکتب معتزله را زنده نگه داشتند. سرآمد اینان ابوالقاسم بلخی (درگذشت ۳۱۹ق) است. در نتیجه، حرکتی عقلی به رهبری دو تن از فقهای بزرگ اهل سنت، یعنی ابوالحسن اَشعری (درگذشت ۳۲۴ق) در عراق، و ابومنصور ماتریدی (درگذشت ۳۳۳ق) در ماوراءالنهر، برای دفاع از مبانی اعتقادی اهل سنت و جلوگیری از رشد و گسترش گرایشهای فکری مختلف، بهخصوص علم کلام معتزلی آغاز گشت. فقهای بزرگ شافعی در خراسان و ماوراءالنهر، در نشر مذهب اشعری نقش اساسی داشتند. ۱۷۲ مذهب ماتریدی نیز بهتدریج در میان حنفیان ماوراءالنهر رواج یافت و وسیلهای مؤثر برای مبارزه با نفوذ معتزله گشت.۱۷۳ اما معتزله از نیمهٔ دوم سدهٔ چهارم هجری قمری فعالیت تازهای آغاز کردند و داعیه دارانی همچون ابورشید نیشابوری (درگذشت پس از ۴۱۵ق) و جمعی دیگر از شاگردان قاضی عبدالجبار بن احمد همدانی، در تبلیغ این مذهب در سرزمین سامانیان کوشیدند که ظاهراً به دور از حمایت آل بویه خصوصاً وزير آنان، صاحب بن عبّاد، نبوده است. بعداً سلطان محمود غزنوي

بساط این مذهب را از خراسان و ماوراءالنهر برچید. ۱۷۴

۲. اخلاق اخلاق دانشی است که انسان را به انجام دادنِ اعمال شایست و ترک اعمال ناشایست فرا می خواند. علم اخلاق در فرهنگ اسلامی اساساً مبتنی بر تعالیم قرآن و سنت نبوی است، اما متفکّران مسلمان در بسط مبانی اولیه و سبک تألیفات خود از میراث گذشتگان نیز بهره گرفته اند. در این زمینه پندنامهٔ بزرگمهر، که از پهلوی به عربی ترجمه شده بود، به فرمان نبوح بن منصور سامانی از عربی به فارسی ترجمه و به ظفرنامه موسوم شد.

هم چنین مکتب اخلاق فلسفی با ترجمهٔ نوشته های یونانی، مانند الاخلاق جالینوس و اخلاق نیکوماخس ارسطو به آثار اخلاقی فلاسفهٔ اسلامی عصر سامانی، مانند الطب الروحانی محمد بن زکریای رازی، مصالح الأبدان و الأنفس ابوزید بلخی، و کتاب های الاَّ مَدعَلَی الاَّ بَد و السعادة و الإسعاد ابوالحسن عامری راه یافت.

در شماری از آنار اخلاقی مانند سخنان حکیمانهٔ ابوالقاسم حکیم سمرقندی (درگذشت ۳۴۲ ق) که در کتابها پراکنده است، تمایلات زاهدانه و عرفانی دیده می شود. دسته ای دیگر از مصنفات اخلاقی، مانند تنبیه الغافلین و بستان العارفین ابولیث سمرقندی (درگذشت ۳۷۳ق) و ربیع المُذکّرین ابواسحاق احمد بن محمد ثعلبی نیشابوری (درگذشت ۴۲۷ق) نیز در حقیقت به مثابه راهنمایی برای واعظان نوشته شد. مجالس وعظ و ارشاد دینی به منظور آموزش عمومی اخلاق، از پرجاذبه ترین گردهمایی ها در قلمرو سامانیان بود، که در مساجد جامع و دیگر مساجد و اماکن برپا می شد. کار وعظ متضمّن توجه دادن به عوامل سعادت و شقاوت دنیوی و اخروی و تو آم با داستانهای آموزندهٔ اخلاقی بوده است. از این رو واعظ را مذکّر یا قاصّ (قصه گو) می خواندند.

۳. عرفان و تصوف عرفان، که به لحاظ خصایص اجتماعی تصوف نامیده می شود ۱۷۷ ، یکی از جنبه های حیات فرهنگی در اسلام و بخشی از میراث علمی دورهٔ سامانیان است. بسیاری از عرفای این دوره، فقها و محدّثانی صاحبنام بودند و از این رو، طی طریقت و نیل به حقیقت را جز با پای بندی به شریعت مقدور نمی دیدند.

شهرهای خراسان بزرگ در عصر سامانیان، مانند نیشابور، بلخ، مرو، 
ترمِذ، بخارا و سمرقند، مهد عارفان و خاستگاه اولیا و مشایخ بود. در این 
دوره، مکتب خراسان باگرایش خاصِ مَلامتیگری شکل گرفت. ناشر و مروّج 
مشهور طریقهٔ ملامتیّه، حمدون قصّار نیشابوری (درگذشت ۲۷۱ق) از 
اصحاب ابو حَفص حدّاد نیشابوری بود. پس از این دو، ابوعثمان حیری 
نیشابوری (درگذشت ۲۹۸ق) از راویان و اصحاب حمدون و ابوحفص، در 
تربیت شماری از ملامتیه نقشی مؤثر ایفاکرد. پیروان ملامتیه که خلوص نیّت 
داشتند و از خودنمایی و ریا پرهیز میکردند، همواره در معرضِ تحقیر و 
هدف ملامت عوام بودند. آخرین بازماندهٔ نام آور طریقهٔ ملامتیه، ابوعمرو بن 
هدف ملامت عوام بودند. آخرین بازماندهٔ نام آور طریقهٔ ملامتیه، ابوعمرو بن 
هری درگذشت ۲۶۵ یا ۳۶۶ق) بود.

طریقه های مختلف مشایخ مکتب بغداد، همچون جُنید و شاگردانش شِبلی و حَلاج، را اصحاب و پیروان آنان در خراسان شایع کردند. بزرگ ترین مروّج افکار حلاج در خراسان، ابوالقاسم نصرآبادی (درگذشت ۳۶۷ق) است که در زادگاهش نیشابور به وعظ و ارشاد می پرداخت.

ابونصر سَرَّاج طوسی (درگذشت ۲۷۸ق) نمونهٔ مشایخی است که طریقت را با سنّت و شریعت پیوند داد و کتاب اللَّمَع فی التصوف را برای این منظور نوشت. ابوبکر کَلاباذی (درگذشت ۲۸۵ق) محدّث و صوفی بخارا، این هدف را با تألیف التَعَرُّف لِمذهب التصوف دنبال کرد.

برخي صوفيه كه به مكتب بغداد وابسته بودند و در ترويج اصول مشايخ

آن کوشیدند، با مبانی صوفیهٔ خراسان نیز کم و بیش آشنایی داشتند و یا کسانی از ملامتیه را جذب صحبت خویش ساختند. مرتعش نیشابوری (درگذشت ۳۲۸ق) و (درگذشت ۳۲۸ق)، ابوعمرو زَجّاجی نیشابوری (درگذشت ۳۴۸ق) و بسیاری دیگر از صوفیه در این گروه جای میگیرند. طبعاً این پدیده در ظهور دیدگاههای متعادل تر و متکامل تر در تاریخ تصوّف نقش داشته است.

افزون بر این طریقه هایی جدید در مکتب خراسان جایی باز کرد که از آن جمله، «حکیمیه» است. پایه گذار این طریقه، ابوعبدالله محمد بن علی ترمِذی معروف به حکیم ترمذی (درگذشت حدود ۲۳۰ق) است. ویژگی تصوف ترمذی، جنبهٔ عقلی و عرفانی آن است. نظریهٔ اساسی طریقت وی، یعنی ولایت، در مهم ترین کتابش ختم الولایه آمده است. طریقهٔ «سیّاریه» را نیز ابوالعباس قاسم بن قاسم سیّاری (درگذشت ۳۴۲ق) رواج داد. وی زاهدی فقیه و محدّث بود و در حفظ مبانی شریعت می کوشید.

در این دوره، کسانی به جمع آوری سیرت و سخنان و شرح حال متصوفه و زهاد همّت گماردند. از آن جمله است تهذیب الاسرار تألیف ابوسعد خرگوشی (درگذشت ۴۰۶ یا ۴۰۷ق) که نسخهٔ خطی آن باقی است، و دیگر طبقات الصوفیة از ابوعبد الرحمن محمد بن حسین سُلَمی (درگذشت ۴۱۲ق) که جامع ترین اثر موجود از سیرهٔ متصوفه است.

#### ٤. علوم عقلي

فلسفه در زمان سامانیان، برخی شخصیتها و محافل دینی تمایلی به فلسفه و آموزش آن نداشتند. برای مثال، ابوالحسن اشعری (درگذشت ۳۲۴ق) که نفوذ آرای کلامی او بخش وسیعی از جهان اسلام، از جمله خراسان را دربر گرفت، کتاب الرد عَلَی الفلاسفة را نوشت. ۱۸۰ با وجود این، تمایل امیران و بزرگان دستگاه سامانیان، همچون امیرنصر بن احمد و ابوالحسین عُتبی وزیر

به طرح و بحث مسائل فلسفی، و نیز اشتمال کتابخانهٔ دربار سامانی بر کتب علوم یونانی ۱۸۱، حکایت از تداوم حیات عقلی و فعالیتهای فکری و فلسفی در این دوره دارد. چنانکه کوششهایی برای تطبیق اصول فلسفهٔ مَشّایی و تعالیم ارسطویی بر مبانی اسلامی، و تأویل آیات و احادیث به مقاصد فلسفی صورت گرفت. چنین می نماید که گسترش دعوت اسماعیلیه در خراسان و ماورا النهر در این جهت مؤثر بوده است.

ابوالعباس ایرانشهری (سدهٔ سوم هجری قمری) حکیم اهل نیشابور و استاد محمد بن زکریای رازی، در آمیختن دین و فلسفه کوشید. پس از او ابوزید احمد بن سهل بلخی (درگذشت ۲۳۳ق) دیگر فیلسوف و دانشمند پرآوازهٔ خراسانی به فرمان امیرنصر بن احمد سامانی، آثاری به منظور هم سوساختن دین و فلسفه تألیف کرد و به تبیین فلسفه پرداخت. ابوالحسن محمد بن یوسف عامری نیشابوری (درگذشت ۳۸۱ق) شاگرد برجستهٔ ابوزید بلخی و از بزرگترین فلاسفهٔ جهان اسلام است که همچون استادش، فلسفه و دین را ملازم یکدیگر می دانست و از این رو مانند او به الحاد متهم گردید. ۱۸۲ عامری در کتاب مهم خود الاعلام بمناقب الاسلام با بیانی استدلالی به دفاع از اسلام پرداخته است. دیری نگذشت که ابوالحسن عامری تحت الشعاع شخصیت عظیم برداخته است. دیری نگذشت که ابوالحسن عامری تحت الشعاع شخصیت عظیم را که یعقوب بن اسحاق کِندی (درگذشت ۶۲۰ق) آغاز کرده بود، ابن سینا به اوج و کمال رساند.

ریاضیات تعلیم رشته های مختلف ریاضیات، مانند حساب و هندسه و جبر و مثلثات و نیز نجوم در روزگار سامانیان رونق داشت و دانشمندان بزرگی در این دانش سرآمد روزگار خود شدند. ابوالوفاء محمد بن محمد بوزجانی (درگذشت ۱۳۸۷ق) ریاضی دان و منجم بزرگ اسلامی در زمان سامانیان، در شهر بوزجان که شماری از استادان، مانند ابو عمر و مَغازلی، عموی ابوالوفا در آنجا به آموزش

ریاضیات اشتغال داشتند، چشم به جهان گشود. البته ابوالوفاء در بیست سالگی به بغداد مهاجرت کرد و پس از مدتی از بزرگترین دانشمندان عصر خود شد. ابوجعفر محمد بن حسین خازن (درگذشت بین ۳۵۰ و ۳۶۰ق) دیگر ریاضی دان و منجم بزرگ مسلمان است که از خراسان (احتمالاً چُغانیان) برخاست. وی شرح کتاب اقلیدس را نوشت. ریاضی دانان بزرگ اسلامی از او و آثارش یاد کرده اند. خازن برخی مأموریتهای سیاسی را به فرمانِ سامانیان به عهده گرفت. او بعداً به آل بویه پیوست. ۱۸۳ آثاری از خازن به صورت چاپی یا خطی در دست است. ابن سینا، فیلسوف و طبیب بزرگ اسلامی، در ریاضیات نیز از دانشمندان بنام است و آثاری در این زمینه پدید آورد که البته تألیف آنها به دورهٔ پس از انقراض سامانیان بازمی گردد. از آن جمله بخشی از کتاب معروف شفا است.

از شهر کاث مرکز خوارزم و تختگاه آل عِراق یا خوارزمشاهیان قدیم نیز شماری از منجمان و ریاضی دانان بزرگ، همچون ابوسعید احمد بن محمد بن عِراق (فرمانروای ماقبل آخر این سلسله) و ابونصر منصور بن علی بن عراق (درگذشت بین ۴۰۸-۴۲ق) از همین خاندان، و شاگردش ابوریحان محمد بن احمد بیرونی (درگذشت ۴۴۰ق) برخاستند. ابونصر و ابوریحان، و همچنین ریاضی دانانی همچون ابوعلی جُبوبی خوارزمی، ابوالحسن قاینی، ابوالجود محمد بن لیث در اواخر روزگار سامانیان درخشیدند.

پزشکی در اسلام به علم پزشکی اهمیت بسیار داده شده است؛ به طوری که پزشکی و علم دین همتا و لازم و ملزوم یکدیگر شناخته شده اند. طبیب به درمان بیماری روح می پردازد.

دانشمندان مسلمان دستورهای کلی را که در قرآن و احادیث پیامبر (ص) دربارهٔ حفظ صحت وارد شده، در آثاری تحت عنوان طبالنبی گرد آوردهاند. از نخستین این آثار، طبالنبی تألیف ابوالعباس مستغفری (درگذشت ۴۳۲ق)

عالم و مورخ برجستهٔ عصر سامانیان است.

دانش پزشکی در قلمرو سامانیان، از آغاز تا ظهور ابن سینا، پیرو تعالیم و تجارب پرنفوذ و دیرپای محمد بن زکریای رازی بوده است. رازی مؤسس واقعی پزشکی بالینی در اسلام است و شاهکار او، الحاوی دقیق ترین سند موجود در این باره است. دیگر کتاب مهم او، المنصوری است که در سدهٔ دوازدهم میلادی به لاتین ترجمه شده و از کتابهای درسی معروف دانشکدههای پزشکی اروپا بوده است. رازی این کتاب را بین سالهای ۲۹۰-۲۹۶ق به نام منصور بن اسحاق، حاکم سامانی در ری، تألیف کرد.

ابوبکر ربیع بن احمد اُخَوینی (درگذشت حدود ۳۷۳ق) طبیب اهل بخاراکه به یک واسطه شاگرد رازی بود، کتابی مفصل به زبان فارسی دری در علم پزشکی به نام هدایة المتعلمین فی الطب نوشت. این کتاب که برای آموزش مبتدیان فراهم آمده بود، قرنها کتاب درسی بود. هدایة المتعلمین قدیم ترین متن طبی پارسی است که به دست ما رسیده است.

در امارت سامانیان کهن ترین مجموعهٔ طبی به شعر فارسی، به نام دانشنامه نگارش یافت. مؤلف این کتاب، میسری حکیم که احتمالاً اهل خراسان بوده، منظومهٔ خود را طی سالهای ۳۶۷-۳۶۰ق به نام سپهسالار سامانی در خراسان، ناصرالدوله ابوالحسن سیمجور، سروده است.

ابومنصور حسن بن نوح (زنده در حدود ۳۸۶ق) طبیب اهل بخارا و استاد ابن سینا، نیز در ترویج مکتب پزشکی رازی کوشید. کتاب نجنی و مُنی که از او به یادگار مانده مجموعه ای طبی (کُنّاش) است که تا این اواخر مورد استفادهٔ پزشکان بوده است. کتاب دیگر او، التنویر فرهنگ نامه ای پزشکی به فارسی است.

کهن ترین کتاب خطی فارسی موجود که یادگار این دوره است، و احتمالاً به نام امیر منصور بن نوح سامانی نوشته شده، الاً بنیة عن حقایق الاً دویة تألیف ابومنصور موفق بن علی هروی و در داروشناسی است.

ابوالخیر بن خَمّار (درگذشت قبل از ۴۲۱ق) فیلسوف و پزشک ایرانی دربار مأمونیان خوارزم شاهی، کتاب امتحان الاطبّاء را به منظور آزمودن پزشکان پیش از دستزدن به کار طبابت، فراهم آورد.



۱۰. ابن سينا

بانفوذترین و بزرگ ترین پزشک مسلمان در مشرق و اروپا ابنسینا (درگذشت ۴۲۸ق) است که شاهکار پزشکی او، القانون فی الطب از دیرباز تا امروز مورد توجه بوده است. قانون بزرگ ترین سند پزشکی جالینوسی به شمار می آید. در قلمرو سامانیان، به ویژه در نیشابور، بیمارستانهایی برپا بوده است. سیاست از آغاز امارت سامانیان مؤلفانی به تألیف آیین کشورداری و

سیاست نامه علاقه نشان داده اند. ابن حوقل از وجود و رواج پندها و دستورها و کارنامهٔ روزانهٔ پادشاهان در ماوراء النهر یاد کرده است. ۱۸۵ ابوعبدالله جیهانی کبیر، وزیر نصر بن احمد سامانی، با نوشتن نامه به دولتهای مختلف، آیینهای کشورداری آنان را گرد آورد و گزیده ای از آن را سرمشق سیاست و ادارهٔ مملکت ساخت. بعدها نیز ابوجعفر عُتبی وزیر منصور بن نوح، بخشهایی از کتاب السیاسهٔ ابوزید بلخی را ترجمه کرد و پس از رایزنی با بزرگان دربار و خردمندان، برنامه ای در تبیین سیاستهای کلی کشور ارائه داد که همیشه خردمندان، برنامه ای در تبیین سیاستهای کلی کشور ارائه داد که همیشه همراه امیرمنصور بود و برابر آن فرمان می داد. ۱۸۶

ابوالحسن عامری (درگذشت ۲۸۱ق) بی تردید از بزرگ ترین متفکران و نویسندگان فلسفهٔ سیاسی در اسلام است که در زمان سامانیان می زیست. وی در بخش دوم کتاب السعادة والاً سعاد به سیاست و مباحث وابسته به آن پرداخته و مطالب بسیاری از منابع یونانی (مانند کتابهای السیاسة و النوامیس افلاطون) و ساسانی (مانند خدای نامه و تاجنامه و جاویدان خرد) در باب روشهای سیاسی و آیین کشورداری نقل کرده است. جز این، رهنمودهایی سیاسی از پیامبر اسلام (ص) و ائمه (ع) و شخصیتهای اسلامی را آورده و در تلفیق روشهای حکیمانهٔ حکومت داری کوشیده است.

جغرافیا از نیمهٔ دوم سدهٔ سوم هجری قمری به بعد یک رشته تألیفات در موضوع جغرافیا با عنوان مسالک و مَمالک پدید آمد. ۱۸۸ از آن جمله، تنهاکتاب المسالک و الممالک ابن خُردادبه (درگذشت ۳۰۰ق) برجای مانده است. پس از آن ابوعبدالله محمد بن احمد جیهانی، وزیر نصر بن احمد سامانی کتاب المسالک و الممالک را در وصف جهان و اخبار و شگفتیهای آن، شهرها، دریاها، رودها، ملتها و مساکن آنان نوشت. این کتاب متأسفانه از بین رفته است. دانشمند معاصر جیهانی، ابوزید بلخی، نیز کتاب صُورالاقالیم را نوشت که ظاهراً شرح مجموعهای از نقشهها بوده است. این کتاب، که امروز در

دست نیست، تأثیری بزرگ برجای نهاد. بعدها اصطخری و ابن حَوقل روش ابوزید بلخی را ادامه دادند و در تکمیل آن کوشیدند. ۱۸۸

دستهٔ دیگری از آثار جغرافیایی، حاصل سیر و سیاحت سیّاحان و سفیران مسلمان است که مبدأ یا مسیر آنان قلمرو سامانیان بوده است. در ضمن این تألیفات اطلاعات جغرافیایی، قوم شناسی، زبان شناسی و تاریخی گرد آمده است. از چنین آثاری، رسالهٔ احمد بن فَضلان فرستادهٔ خلیفه المقتدر عباسی به سرزمین اسلاوها (صَقالبه) و رساله های ابودگف یَنبُعی خزرجی، ادیب و شاعر، دربارهٔ سفر او به چین، آذربایجان، ارمنستان و ایران باقی است.

دیگر اثر مهم حدودالعالم من المشرق الى المغرب نام دارد و به فارسى است، اما مؤلف آن ناشناخته است. این کتاب در سال ۳۷۲ق تألیف و به امیر جوزجان، ابوالحارث محمد بن احمد فریغونی، تقدیم شده است.

۵. تاریخ در بررسی تألیفات تاریخی پدیدآمده در قلمرو سامانیان، شاهد ظهور گونههای مختلف تاریخنگاری میتوان بود که پارهای از آنها به جهت سبک و قالب یا محتوا تازگی دارد.

تاریخ عمومی در ادامهٔ حرکت ترجمهٔ متون عربی فرهنگ اسلامی به زبان فارسی، در روزگار سامانیان، در سال ۳۵۲ق ابوعلی محمد بن محمد بلعمی وزیر، به فرمان امیرمنصور بن نوح بن نصر، تاریخ طبری (درگذشت ۳۱۰ق) را با حذف اَسناد و روایات تکراری به فارسی ترجمه کرد. ترجمهٔ تاریخ طبری از کهن ترین نمونههای نثر فارسی دری است که بر جای مانده است. ۱۸۹ تاریخ صدر اسلام در این دوره محدثان، تألیفات ارزشمندی دربارهٔ سیرهٔ پیامبر(ص) پدید آوردند که از آن میان دلائل النبوه، الشمائل النبویه و بخطب النبی(ص) از ابوالعباس مستغفری (درگذشت ۴۳۲ق)، الاکلیل و المدخل الی الاکلیل از حاکم نیشابوری (درگذشت ۴۳۵ق) و شرف النبی (ص) از

ابوسعد خرگوشی (درگذشت ۴۰۶ یا ۴۰۷ق) را می توان نام برد. دربارهٔ سیرت و مناقب اهل بیت(ع) نیز کتابهایی، مانند فضائل فاطمة الزهراء(ع) از حاکم نیشابوری، و اخبار الحسن و الحسین(ع) و المَقتل از ابوالحارث وَرَثینی (درگذشت ۳۱۵ق) نوشته شد.

هم چنین تصانیفی دربارهٔ زندگانی صحابه و خلفا، مانند فضائل الصحابه از ابوالعباس دَغولی (درگذشت ۳۲۵ق) و معرفة الصحابة از ابوالعباس مستغفری پدید آمد. محمد بن مسعود عیاشی، دانشمند شیعهٔ امامی نیز کتابهایی دربارهٔ سیرهٔ خلفای نخست مانند سیرهٔ ابیبکر، سیرهٔ عمر، سیرهٔ عثمان و سیرهٔ معاویه نوشت.

تاریخهای مربوط به خراسان در زمان سامانیان، نویسندگان بزرگ، آثاری دربارهٔ فتوح و فرمانروایان و بزرگان خراسان تألیف کردند، اما متأسفانه هیچیک باقی نمانده است. از مهمترین این آثار، التاریخ فی اخبار وُلاة خراسان از ابوعلی سَلامی (درگذشت ۴۰۰ق)، قرنها منبع ارزشمند مورخان بوده و نقل قولهایی از آن در منابع پراکنده است.

تاریخهای محلی
در اسلام، شایان توجه است، حجم فراوان تاریخهای محلی است که بیشتر در اسلام، شایان توجه است، حجم فراوان تاریخهای محلی است که بیشتر محد ثان در این دوره فراهم کرده اند. هدف اصلی چنین مجموعههایی، شرح احوال علما و محدثان و مشاهیر و ارائهٔ تصویری از فضای علمی و فرهنگی شهرها بوده است. چنان که این گونه تاریخها حاوی اطلاعاتی جنبی دربارهٔ تاریخ بنا، فتح اسلامی، والیان و امرا، وضع اجتماعی، و تأسیساتی مانند حصار و قلاع و مساجد بوده است. از معروف ترین و مهم ترینِ این آثار، ترجمهٔ تاریخ بخارا تألیف ابوبکر محمد بن جعفر نرشخی (درگذشت ۱۹۲۸ق) است. نرشخی این کتاب را در سال ۳۳۲ ق به نام امیرحمید نوح بن نصر به عربی نوشته بود. ۱۹۲ حاکم نیشابوری معروف به ابن البیّع (درگذشت ۴۰۵ق) نیز اثر سترگ

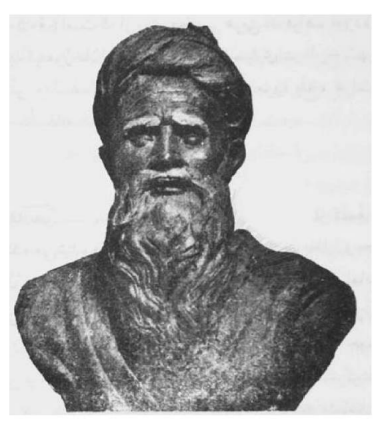
خود، تاریخ النیسابوریّین، یا تاریخ نیشابور را در معرفی رجال و محدّثان نیشابور و بزرگان و علمایی که به این شهر آمده اند، نوشت. ۱۹۳ آنچه امروزه از تاریخ نیشابور در اختیار ما است، ترجمهٔ فارسی و تلخیص خلیفهٔ نیشابوری (درگذشت ۵۷۵ق) است که از روی مختصر عربی آن فراهم آورده است.

جز این دیگر مورّخان و محدّثان تألیفات بسیاری در تاریخ شهرهای بخارا، سمرقند، کَشٌ و نَسَف (از نواحی سمرقند)، مرو، بلخ، هرات و خوارزم داشتهاند که متأسفانه همه از بین رفته است.

#### ۶. ادبیات

زبان وادب فارسی و بان فارسی که دَری (برگرفته از کلمهٔ در به معنی دربار) خوانده می شد، در سرزمین پهناوری که امیران بخارا و حکومتهای محلی بر آن فرمان می راندند، رو به تعالی بود. در زمان سامانیان شاعران بزرگ پارسی گوی ظهور کردند و به علاوه، نخستین نمونه های نثر پارسی پدید برگ پارسی گوی ظهور کردند و به علاوه، نخستین نمونه های نثر پارسی پدید آمد که اکنون در دست است. سرشت آمیختهٔ فارسی دری به جهت اقتباس از واژگان پارتی و شغدی و هم کلمات عربی، آن را زبان مشترک سرزمین های ایرانی و زبان ادبی و فرهنگی مشرق عالم اسلام در قرنهای متمادی، و به تبع آن عامل مهمی در حفظ همبستگی ملی و تثبیت سلطهٔ سیاسی سامانیان ساخت. ۱۹۴۱ معمی در حفظ همبستگی ملی و تثبیت سلطهٔ سیاسی سامانیان ساخت. موسیقی و آهنگ و آواز است و در قالب قصیده بیان می شود، نخستین شاخهٔ موسیقی و آهنگ و آواز است و در قالب قصیده بیان می شود، نخستین شاخهٔ ادبی بود که با حمایت امیران و وزیران سامانی بخارا، مهم ترین مرکز ادبی ایران، پدید آمد و رواج یافت. بسیاری از حامیان ادب، مانند خاندانهای بلعمی و جیهانی و عُتبی و آل محتاج و سیمجوریان شاعر یا نویسنده بودند. برجسته ترین شخصیت چکامه سرای این دوره، ابوعبدالله جعفر بن محمد برجسته ترین شخصیت چکامه سرای این دوره، ابوعبدالله جعفر بن محمد رودکی (درگذشت ۲۲۹ق) است که او را استاد شاعران و مقدّم شعرای عجم

خواندهاند. به گفتهٔ عوفی، آواز دلکش رودکی او را به مطربی کشاند و نزد امیرنصر بن احمد سامانی تقرّب یافت. رودکی نخستین کسی است که شعر



 ۱۱. مجسمهٔ رودکی که پس از بهدست آمدن استخوان هایش با قراین علمی در تاجیکستان ساختهاند.

نیکوی فارسی گفته است و شعرای بزرگ ایرانی به تضمین اشعار او پرداخته اند. ۱۹۵ شهید بلخی (درگذشت ۱۵۵ق) متکلم و حکیم بزرگ، از شعرای بزرگ معاصر رودکی است که غزلهای دلاویز و نغز داشت و به عربی نیز شعر می سرود. ابوطیّب مُصعَبی، وزیر نصر بن احمد هم از شاعران چیره دست در فارسی و عربی بود. کسائی مروزی (زنده در ۱۹۳ق) شاعر حکیم شیعی، نخستین کسی است که شعر موعظه و حکمت را به کمال رساند. بسیاری از

شعرای عصر سامانی در شعر فارسی و عربی توانا بودند. چنانکه ابوالفتح بستی (درگذشت ۴۰۰ق) دو دیوان به تازی و پارسی داشت. جز اینان، ذکر شمار زیادی از شاعران پارسی گوی عصر سامانیان، و برخی از ابیات آنان در لباب الاً لباب عوفی آمده است.

شعر روایی قالب شعر روایی مثنوی است. کتاب کلیله و دمنه معروف ترین مجموعهٔ داستانهای پندآموز ایران پیش از اسلام را ابوالفضل بلعمی وزیر، به فرمان امیرنصر بن احمد سامانی، به فارسی دری ترجمه کرد و رودکی آن را در قالب مثنوی به نظم درآورد. پس از آن، این مثنوی بر سر زبانها افتاد. سندبادنامه دیگر مجموعهٔ داستانی ایرانی یا هندی بود که رودکی آن را به رشتهٔ نظم کشید. ابوشکور بلخی، شاعر و نویسندهٔ معاصر، پس از رودکی نیز چندین مثنوی تصنیف کرد. اشعاری از آفرینامهٔ او که در حکمت و پند و اندرز است، باقی است.

شعر حماسی و شاهنامه های منثور سدهٔ چهارم هجری قمری مهم ترین دورهٔ حماسه سرایی در ایران، و سرزمین سامانیان مهد آفرینش بزرگ ترین آثار منثور و منظوم از داستان های قهرمانی است. حماسهٔ فارسی، روایت منظوم تاریخ ایران از آغاز آفرینش تا پایان پادشاهی ساسانی است. مسعودی مَروَزی (درگذشت اوایل سدهٔ چهارم هجری قمری) نخستین شاعری است که شاهنامه منظومی پدید آورد. ایرانیان این شاهنامه را مصوّر کرده بودند و به منزلهٔ تاریخ خود روایت می کردند. از این کتاب به جز چند بیت باقی نمانده است.

از میان شاهنامههای منثور، گویا قدیم تر از همه، شاهنامهٔ ابوالمؤیّد بلخی است که ظاهراً در اوایل سدهٔ چهارم هجری قمری تألیف شده و پارهای از آن تحت عنوان گرشاسبنامه در تاریخ سیستان باقی است. دیگر شاهنامهٔ معروف و مهم، شاهنامهای است منثور که در سال ۳۴۶ق به فرمان ابومنصور محمدبن عبدالرزاق طوسی (درگذشت ۳۵۰ق) حاکم طوس و دهقانزادهٔ

ایرانی تدوین گردید. این اثر را وزیر ابومنصور مَعْمَری به کمک جمعی از دهقانان و فرزانگان ایرانی، که بیشتر از موبدان زرتشتی بودند، فراهم آورد و بعدها به شاهنامهٔ ابومنصوری شهرت یافت. از این کتاب تنها مقدمهٔ آن باقی مانده است.

استاد ابومنصور محمد بن احمد دقیقی (درگذشت بین ۳۶۵-۳۳۰ق) دومین شاعری است که در عهد سامانی به نظم شاهنامه پرداخت. وی این اثر مهم را ظاهراً به امر ممدوح خویش، نوح بن منصور سامانی تدوین کرد. آنچه از شاهنامهٔ دقیقی باقی مانده، هزاربیت از گشتاسپنامه است که فردوسی آن را در شاهنامهٔ خود آورده است.

پس از آن، استاد ابوالقاسم فردوسی (درگذشت ۲۱۱ یا ۲۱۶ق) شاعر بزرگ حماسه سرای ایران، کار ناتمام دقیقی را پی گرفت و نظم اثر عظیم خود را پس از یافتن نسخه ای از شاهنامهٔ ابومنصوری آغاز کرد و رنجی سی ساله را به جان خرید. فردوسی در حدود سال ۳۲۹ق در زمان اوج شکوفایی امارت سامانیان (نصر بن احمد) در دهکدهٔ باژ از طابران طوس دیده به جهان گشود. از این رو وی تربیتیافتهٔ عصر سامانی است و بیشتر عمر خود (حدود ۸۲سال) را در روزگار آنان گذرانده است. فردوسی دهقان زاده ای مسلمان و موحد بود که به میهن خود سخت مهر می ورزید. این خاستگاه اجتماعی مایهٔ آشنایی و علاقهٔ او به تاریخ نیاکان و داستانها و افسانه های ملی شد. توانگری و مُکنت موروث او در طی سالیان دراز به تهیدستی گرایید و در روزگار پیری با تنگدستی و نیاز به سر می برده است. فردوسی سرودنِ شاهنامه را در حدود سال ۴۸۲ق، در زمان منصور بن نوح سامانی، به پایان رساند و نسخه ای از آن را پس از تجدید نظر در حدود سال ۲۰۲۱-۴ق آماده ساخت و به سلطان محمود غزنوی، که پس از انقراض سامانیان قدرت را در خراسان به سلطان محمود غزنوی، که پس از انقراض سامانیان قدرت را در خراسان به دست گرفته بود، اهدا کرد. اما به سبب گرایش به تشیّع و اعتزال و بدگویی

حاسدان، پاداش و رفتاری درخور این رنج عظیم ندید.

شاهنامهٔ فردوسی شامل سه دورهٔ متمایز تاریخی است: اساطیری، پهلوانی و تاریخی. شاهنامهٔ فردوسی از آغاز تا امروز از آثار ارجمند زبان فارسی و مورد توجه طبقات مختلف ایرانی بوده و به زبانهای مختلف جهان ترجمه و منتشر شده است.

نثر در دولت سامانیان، نثر پارسی نیز همچون شعر رواج و رونق بسزا داشت و از این روزگار آثاری به نثر فارسی در موضوعات مختلف باقی مانده است. در این دوره، گذشته از تألیفات مستقل، شماری از آثار کهن ایرانی، مانند کلیله و دمنه و سندباد نامه و شاهنامهها، و همچنین پارهای از متون اسلامی، به فرمان امیران سامانی به نثر فارسی برگردانده شد و نهضت ترجمه نقش مؤثری در گسترش زبان فارسی ایفا کرد. افزون بر این، رواج فارسی دری در نواحی عمدهٔ خراسان و ماوراءالنهر و کاربرد آن در پایتخت و دستگاه دیوانی سامانیان (در کنار زبان عربی) عامل مهمی در ترویج نثر فارسی بوده است. ۱۹۸۰ از ویژگیهای نثر این دوره، سادگی و روانی و پرهیز از هنرنماییهای ادبی است. در واقع نویسندگان این گونه آثار، نثر فارسی را مرفاً برای بیان مقاصد تعلیمی و تبلیغی به کار گرفتهاند.

زبان وادب عربی در محافل ادبی، به ادب عربی در کنار ادب فارسی علاقه نشان می دادند. عربی زبان رسمی به ادب عربی در کنار ادب فارسی علاقه نشان می دادند. عربی زبان رسمی دین و حکومت، ابزار مکاتبه با دستگاه خلافت بغداد، و هم چنین زبان علم و اندیشه و ادب در سراسر جهان اسلام بود. در زمان سامانیان تألیفات فراوانی در علوم گوناگون به زبان عربی پدید آمد.

در دورهٔ تحصیل ابتدایی، درس ادب و خواندن و نوشتن عربی، جزء اساسی برنامهٔ آموزشی، در کنار موادی چون قرآن و قرائت و فقه و حدیث بود. از این رو، از میان فقیهان و محدثان، ادبایی برخاستند. امیران سامانی نیز زبانِ عربی

می دانستند. مجالس درس ادب عربی در شهرها برپا بود. از میان دانش آموختگان چنین مجالسی، برخی به دبیری و امور دیوانی، ریاست دیوان رسائل و حتی وزارت ارتقا یافتند.

از مدرّسان مشهور ادب عربی در بخارا، ابونصر هزیمی ابیوردی (درگذشت حدود ۳۶۰ق) و ابواسحاق ابراهیم بن علی فارسی (زنده در نیمهٔ دوم سدهٔ چهارم هجری قمری) را می توان نام برد. در نیشابور نیز ابوالحسین فارویی (درگذشت ۳۴۳ق) ادبیات تدریس می کرد. وی نزد استادانِ زبان عربی در بغداد و کوفه، مانند مُبرّد و تُعلب تحصیل کرده بود. از پررونق ترین محافل آموزش عربی در خراسان، مجلس درس ابوبکر خوارزمی (درگذشت ۳۸۳ق) بود. وی در نیشابور شاگردان بسیاری تربیت کرد.

لغت در زمان سامانیان مطالعات اساسی در زمینهٔ لغت شناسی، به مثابه شاخه ای از علوم ادبی، صورت گرفت و لغت نامه های بزرگ عربی تدوین شد. تدریس و روایت این متون، به ویژه به جهت ارتباط با علم معانی قرآن و تفسیر آیات، اهمیت داشت و از سوی دیگر، در تثبیت زبان عربی در ایران، و توسعهٔ ادب عرب در جهان اسلام مؤثر بود.

کتاب العین خلیل بن احمد (درگذشت ۱۷۰ق) تا مدتها اساس کار لغت شناسان خراسان بود. در دورهٔ سامانیان ابوابراهیم اسحاق بن ابراهیم فارابی (درگذشت ۳۵۰ق) لغت نامهای با شیوهای نو تألیف کرد و آن را دیوانالادب نامید. این کتاب در زمان مؤلف و پس از وی متن درسی و محور تألیفاتی جدید بوده است. بزرگ ترین لغت شناس خراسان و برجسته ترین پیرو روش خلیل بن احمد، ابو منصور محمد بن احمد اَزهری (درگذشت ۳۷۰ق) ادیب و فقیه و مفسر اهل هرات است. وی چندی در بادیه در میان قبایل عرب به سر برد و در بغداد نیز دانش آموخت. ازهری پس از بازگشت به هرات به سر بزرگ خود، تهذیب اللغة را نوشت و شاگردانی نام آور در لغت تربیت

کرد. ابونصر اسماعیل بن حمّاد جوهری (درگذشت ۳۹۸ق) یکی دیگر از پیشوایان لغت و ادب عرب در عصر سامانی است. او از فاراب برخاست. در بغداد دانش آموخت و یک چند در بادیه به سر برد. سپس به خراسان بازگشت و در نیشابور به تدریس و تألیف پرداخت و کتاب الصِحاح فی اللغة را نوشت که از اهم لغت نامه های عربی موجود است. جوهری شیوه لغت نگاری را با توجه به مبانی اشتقاق و نظم الفبایی پایه گذاری کرد و سبک پیچیده خلیل بن احمد را به فراموشی سپرد. ۲۰۰

شعر دربار بخارا یکی از پررونق ترین مراکز تجمع ادیبان و شاعران نام آور بود و امیران سامانی و وزیران و بزرگان، عربی را همچون فارسی ارج می نهادند و گویندگان را پاداش می دادند. موضوع اصلی شعر، مدح و ستایش یا هجاهای تند و گزنده بود. ثعالبی قسمت چهارم از یتیمة الله هر را به احوال و گزیدهٔ ابیات شعرای خراسان و ماوراءالنهر در روزگار سامانیان و غزنویان، از جمله کسانی که از شهرهای دیگر به بخارا و نیشابور آمده، یا در آنجا سکنی گزیده اند، اختصاص داده و به معرفی ۱۲۴ تن از سخن سرایان پرداخته است. از آن جمله اند: ابوالحسین محمد مرادی، شاعر بخارایی، که اشعاری مدوّن داشت. دیوان شعر ابواحمد یَمامی بوشنجی و دیوان شعر ابومحمد مطرانی، شاعر مدیحه سرا، در شهرها منتشر و بزرگانی چون صاحب بن عبّاد از آن استفاده میکردند. ابوالحسن علی بن حسن لَحّام حرّانی هم شاعری هجویه پرداز بود و شعری سحرانگیز داشت.

نشر عربی و طبقهٔ دبیران در آثار عربی عصر سامانیان، همچون آثار منثور فارسی این دوره، شیوهٔ نثر مُرسَل و دور از صنایع لفظی و معنوی، در نوشته های علمی که برخی از آنها در فصل های پیشین معرفی شد به کار رفته است. جز این، نثر مصنوع و متکلف با نوشته های ادیبان و دبیران، و مکاتبات دیوانی شکل گرفت. دبیران در تشکیلات اداری سامانیان جایگاهی

شایسته داشتند. از آثار متقدم که همواره سرمشق آنان بود، یکی کتاب ادب الکاتب ابن قُتیبه دینوری (درگذشت ۲۷۶ق) و دیگر البیان و التبیین جاحظ (درگذشت ۲۵۵ق) بود. ادیب و شاعر بزرگ، ابوبکر خوارزمی، از آثار برجستهٔ ادب ایرانی، مانند عهد اردشیر و فصول بزرگمهر نیز اقتباس می کرد. با ظهور ادیبانی نام آور در دستگاه سامانیان، همچون ابوالفضل بلعمی، ابوطیّب مُصعَبی، ابوالقاسم اِسکافی، ابوعلی دامغانی، ابونصر بن ابیزید، ابوالفتح بُستی، ابوبکر خوارزمی و ابونصر عُتبی سبک نثر خراسانی جای خود را بازیافت و به هم آوردی با سبک عراقی پرداخت. به طوری که دبیران خراسان، توقیعات و رسائل و انشای آنان را سرمشق خود قرار دبیران خراسان، توقیعات و رسائل و انشای آنان را سرمشق خود قرار دادند. ۲۰۱

## سخن بابانی

از آنچه تا بدین جاگفته شد می توان چنین نتیجه گرفت که دوران امارت سامانیان، به یک معنی عصر اعتلای فرهنگی و شکوفایی معارف اسلامی و سنّتهای ملی ایرانی بوده است. چنان که گویی این دوره هیچ دستاورد سترگی جز دانش پژوهی و معرفت جویی نداشته و جز بازار علم برونق نبوده است و همه چیز و همه جا در خدمت دانش قرار گرفته و سرزمین خاوران در عهد سامانیان به جز معلم و مربی و استاد و طالب علم و دانشجو و ادیب و شاعر و نویسنده و مقری و معدّث و فقیه و واعظ و متکلم و عارف و صوفی و فیلسوف و ریاضی دان و طبیب و سیاستمدار و جغرافی دان و مورخ نپرورده است که اغلب از چهره های نامدار علم و معرفت و برخی از شخصیت های جهانی دانش اند.

این امر مرهون اسباب و عواملی است که شناخت آنها می تواند در حرکت پویا و پیوسته به سمت افقهای بی کران تکامل و تعالی، همواره سرمشق و چراغ راه باشد:

۱. در نتیجهٔ خودباوری و خودآگاهی جمعی، دانش در بین تودههای مردم چنان فراگیر بود که از خردسال تا سالمند، و از زن و مرد و اعیان و عامه و پیشهور و فرهیخته و حاضر و غریب و سپاهی و غیرسپاهی و غلام و سرور و مسلمان و غیرمسلمان، روی به دانش اندوزی می آوردند. مجالس گرم درس و حلقههای پرشور بحث در همهجا دایر بود و طالب علم در سفر و حضر، در شهر و روستا و بادیه و بازار، و در خان و رباط و خانقاه، و در مکتب و مدرسه و خانهٔ علما و کتابخانهها در تکاپو بود و گمشدهاش را در هرکجا بی قرار می جست و استاد بی هیچ چشمداشتی اندوختهٔ علمی خود را چونان هرکجا بی قرار می جست و استاد بی هیچ چشمداشتی اندوختهٔ علمی خود را چونان و روستاها نیز از مراکز پررونق علمی و ادبی و مجمع اهل فضل و دانش گشت. به همت ماماننی ان پا گرفت و دانشیانِ نامدار و روستاها نیز از مراکز پررونق علمی و ادبی و مجمع اهل فضل و دانش گشت. به همت علما نخستین مدارس جهان اسلام در سرزمین سامانیان پا گرفت و دانشیانِ نامدار کتابخانههایی غنی تأسیس کردند که هم سرچشمههایی ارزشمند درکار مطالعه و تحقیق بود و هم مکانهایی برای آموزش. هرچند دانش آموزی مانع از کسب و کار نبود، با این بود و هم مکانهایی برای آموزش. هرچند دانش آموزی مانع از کسب و کار نبود، با این حال اشخاص نیکوکار از دستگیری از طلبهٔ نیازمند دریغ نمیکردند.

۲. تشویق و ترغیب اسلام به کسب علم، و حمایت مآدی و معنوی دولت و ارجنهادن

امیران و وزیران باتدبیر و دانش دوست ایرانی به دانش و بزرگداشت دانشمندان، زمینه های مساعدی برای رواج و رونق حکمت و معرفت ایجاد کرد و بدین ترتیب روح حقیقت جوی ایرانی با عشق و ایمان عجین گشت و دیار و درگاه سامانیان قبله گاه بسیاری از عالمان دین و صاحبان ادب و دانش شد. کتابخانهٔ بزرگ سامانیان الگویی شایسته برای دیگر حکمرانان گشت و پارهای مدارس با حمایت دولت تأسیس گردید. جز این کمکهای مداوم دولت بخشی از نیاز مالی جامعهٔ علمی را تأمین می کرد.

۳. جو آزاد علمی و فکری و اجرای سیاست اعتدال، و پرهیز از اِعمال فشارها و محدودیتهای سیاسی و مذهبی خاص، راه را بر درگیریهای فرقهای و ستیزه جوییهای مذهبی بست و در عوض باب گفت و گوهای علمی و نقّادیهای فلسفی را به روی صاحبان اندیشه گشود و چه بسیار افکار و استعدادها که مجال رشد و شکوفایی بافت و نوآوریها و ابتکارهای علمی به وقوع پیوست و تألیفات گوناگون پدید آمد. در حالی که این سرزندگی و بالندگی عقلانی و دینی بعداً در نتیجهٔ سیاستهای تعصب آلود حکومتهای ترک تبار غزنویان و سلجوقیان فروکش کرد.

۴. زبان فارسی به سبب رواج در نواحی عمدهٔ خراسان و ماوراءالنهر و کاربود آن در پایتخت و دستگاه اداری سامانیان، به تدریج در کنار عربی، زبان علمی بخش وسیعی از قلمرو اسلامی شد و شاهکارهایی در زمینه های مختلف علمی و ادبی به زبان فارسی تألیف یا ترجمه شد و افزون بر این، زبان فارسی نقش مهمی در بیان مفاهیم دینی و نشر علوم و معارف اسلامی ایفا کرد. طبعاً ترویج زبان فارسی و حفظ سنتهای ملی در زمان سامانیان، تا حد زیادی در گرو مهرورزی دهقانان به آداب دیرین ایرانی بوده است.

۵. این دستاوردهای بزرگ و نقش مؤثر دولت و مردم خاوران در تمدن جهانی اسلام از برکت امنیت و آسایش و رفاه و رونق اقتصادی است که بیش و کم در سراسر کشور سامانیان از آغاز تا انجام برقرار بوده است. کشاورزی و دامداری برونق بود و مازاد محصولات به سرزمینهای اطراف صادر می شد. استخراج و بهره برداری از منابع غنی کانی، پیوسته ادامه داشت و تولیدات صنعتی و هنری خراسان و ماوراء النهر در همه جا شناخته شده بود. در واقع شکوفایی اقتصادی و جلوه های شگفت انگیز پیشرفت مادی، لازمهٔ رشد علمی و فرهنگی و مکمل حیات معنوی و روحانی بوده است.

رویهمرفته، امارت سامانیان، آخرین سلسلهٔ ایرانی در خاوران بودکه در سازگاری سنتهای قومی و محلی با آموزهها و سنن دینی و اراثهٔ تصویری از فرهنگ و تمدن اسلامی بهمنظور ایجاد وحدت و یگانگی در میان اقوام گوناگونِ این سرزمین کوشید.

## يىنوشت

۲۶. حمزهٔ اصفهانی، ۱۵۲-۱۵۳ ياداوري: عدد سمت راست مميز نشانه جلد، ۲۷. نرشخی، ۱۲۸-۱۲۹ و عدد سمت چپ و اعداد تنها، نشانهٔ صفحه ۲۸. نرشخی، ۱۲۹-۱۳۰؛ گردیزی، ۳۲۹-۳۳۰ ۱. عتبی، ۱/۳۴۷ ۲۴۸ ۲۹. ابن اثیر، ۱۶۶/۸ ۱۶۷ ۲. منهاج سراج، ۲۰۳/۱-۲۰۴ ۳۰. حمزهٔ اصفهانی، ۱۵۰ ٣١. ابن نديم، ٢٣٩؛ ثعالبي، آداب الملوك، ۳. نفیسی، ۱۷۲ 111-110 ۴. مثلاً: ياقوت، المشترك، ٢٣٩ ٣٢. سمعاني، ١٩٨٨/٨ - ١٩٩١ ابن اثير، ۴۵٨/٨ - ۴۶١. ۵. هـمو، مـعجم البلدان، ۱۳/۳؛ حمزة ۳۳. نرشخی، ۱۳۳۹ گردیزی، ۳۳۹، ۳۴۸ـ۳۴۹. اصفهانی، ۱۵۰ ۳۴. نرشخی، ۱۳۴ ابن اثیر، ۵/۵۰۷/۸، ۵۳۵. ۶. مقدسی، ۳۳۸ ۳۵. گسردیزی، ۳۵۴-۳۶۱؛ ایسن انسیر، ۱۴۹/۹، ۷. اصطخری، ۱۲۵، ۲۳۰ ۸. مثلاً: نک: نرشخی، ۱۸۲ اصطخری، همانجا .575 .054-058 ۹. ص ۴۴۰ 27. 7/127, 777. ١٠. مروج الذهب، ١٩٩/١ ۳۷. عتبی، تـرجـمه، ۳۲ـ۳۵، ۵۹-۵۸، ۶۲، ۷۲، ۱۱. نرشخی، ۸۱-۸۲، ۱۰۴ 41-01, TP-0P, AP, 101, TT1-071, ۱۲. گردیزی: «مُغ بود» .148\_140 ٣٨. همو، ١٥٤-١٤٨، ٢٠١؛ بيهقى، ابوالفيضل، ١٣. نرشخي، همانجا ۱۴. ابن جوزی، ۳۳۱/۱۲ . ۸۶۶-۸۶۵ ١٥. حمزهٔ اصفهاني، ١٥٥؛ ابن اثير، ٢٧٩/٧ ٣٩. عـتبي، تـرجـمه، ١٤٩-١٨٨؛ ابـناثـير، ١٤. نرشخي، ١٠٥-١٠٤ حمزة اصفهاني، همانجا 149\_140 179/9 ۱۷. طبری، ۵۱۴/۹ ۴۰. گردیزی، ۳۸۲ـ۳۸۵. ۴۱. حدود العالم، ۸۸-۸۹. ۱۸. ص ۲۶۰-۲۶۱، ۳۳۸ ۲۲. ص ۷، ۶۸، ۲۶۰ ۱۹. بناکتی، ۲۱۸ ۲۰. بــــيروني، الآثــارالباقيه، ۱۳۲-۱۳۴؛ 74. 7/927, 777. ۴۴. اصطخری، ۲۴۵-۲۴۶؛ EI<sup>2</sup>, 1/1294 مجمل التواريخ، ٢٢٨ ۴۵. يعقوبي، البلدان، ۳۰۸؛ اصطخري، ۲۲۱ ۲۱. اقبال، ۲۴۸ ۴۶. منینی، ۱/۸۹-۹۰ اقبال، ۲۴۸ ۲۲. اصطخری، ۲۲۵-۲۴۶ نیرشخی، ۱۰۶ ۲۷. حسدود العالم، ۹۸۹۵، ۱۰۱، ۲۰۱۶ مقدسی، ۳۳۷

اصطخری، ۲۱۴.

ابن حوقل، ۴۵۴/۲ـ۴۵۵.

۴۹. اصطخری، ۲۱۷-۲۱۹، ۲۳۴-۲۳۴.

۴۸. مسقدسي، ۲۸۳؛ حسدود العالم، ۱۰۹؛

۲۳. نـــسرشخی، ۱۱، ۱۰۶-۱۰۹، ۱۱۸-۱۱۹،

171-177

۲۴. طبری، ۱۳۷/۱۰

۲۵. ابن اثیر، ۸/۶۰/۸

۵۰ ص ۲۹۰.

۵۱. اصطخری، ۲۲۹، ۲۳۵، ۲۳۸، ۲۳۹-۲۳۹؛ ابن اثیر، ۱۰۸۱۰۷/۹

۵۲. حدودالعالم، ۹۳؛ ابن حوقل، ۱۹۲، ۱۹۶ ۱۹۶ ۱۹۶ مصطخری، ۱۹۲، ۱۹۶، ۱۹۲ مصطخری، ۱۹۲، ۱۹۶ مصطخری، ۱۹۲، ۱۹۶ مصطخری، ۲۹۴\_۳۲۰ میلات ۱۹۶٬ ۲۳۳ میلات ۱۹۶٬ ۱۶۰٬ ۱۶۰٬ ۱۶۳ میلات ۱۹۶٬ ۱۶۳ میلات ۱۰۶٬ ۱۰۶۰ میلات ۱۰۶٬ ۱۰۶٬ ۱۰۶۰ میلات ۱۰۶٬ ۱۰۶۰ میلات ۱۰۶٬ ۱۰۶۰ میلات ۱۰۶۰ میلات ۱۰۶٬ ۱۰۶۰ میلات ۱۰۶٬ ۱۰۶۰ میلات ۱۰۶٬ ۱۰۶۰ میلات ۱۰۶٬ ۱۹۶۰ میلات ۱۰۶۰ میلات ۱۰۶۰ میلات ۱۹۶۰ میلات ۱۹۶ میلات ۱۹ میلات ۱۹ میلات ۱۹۶ میلات ۱۹ میلات ۱۹

۵۵. حدودالعالم، ۱۰۳-۱۰۴؛ عتبی، تـرجـمه، ۲۲-۲۲

۵۶ اصطخری، ۱۳۹-۱۴۴؛ مقدسی، ۴۶۰. ب ۴۶۲، ۴۶۲، ۴۶۲

۵۷. مــقدسی، ۴۷۲؛ ابن اثیر، ۲۱۱/۸، ۵۸۰، ۵۸۷-۵۸۵

۵۸ گردیزی ۳۳۰

۵۹. فرای، «سامانیان»، ۱۲۸٬۱۲۶؛ حمدالله مستوفی، ۳۷۸؛ ابن ندیم، ۳۰۳؛ جهشیاری، ۲۰\_۳۰

۶۰. نرشخی، ۱۳۵؛ عتبی، ۵۶/۱، جم

۶۱ عنبی، ۱۸۰/۱ گردیزی، ۳۵۶ اشپولر، ۹۴/۲

۶۲. بیهقی، ابوالفضل، ۱۲۸-۱۲۶ (با تلخیص و تصرف)

۶۳. ثعالبي، آدابالملوک، ۲۰۷

۶۴. منینی، ۱/۱۱، ۱۲۱، ۱۵۱

۶۵. نک: ابوعلی مسکویه، ۱۲۲/۲؛ صقدسی، ۳۳۸ـ۳۳۸؛ نفیسی، ۱۸۷

۶۶. ص ۳۶

۶۷. عــتبی، ۲۲/۱، ۲۳۷، ۲۸۷، ۶۵/۲، ۱۱۶۹ ثعالبی، تتمه، ۲/۰۶

۶۸. ص ۵۳، ۵۸

۶۹. منینی، ۱۹۳/۱ عتبی، ۱۶۷/۲

٧٠. ابن حوقل، ٢٩/٢٠، ٢٣٥

۷۱. سمعانی، ۱۶٬۱۵/۴، ۱۲٬۵۳۸

۷۲. این خردادیه، ۳۹-۳۸؛ مقدسی، ۳۴۹-۳۳۹

۷۳. انوری، ۱۵۰

٧٤. عتبي، ٢١/٢

۷۵. ص ۳۶

۷۶. خوارزمی، ۷۲-۷۹

۷۷. همو، ۱۱۸

۷۸. قلقشندی، ۱۶/۱۰، ۳۲؛ گردیزی، ۳۶۱ ۷۹. ابن حوقل، ۴۳۰/۲؛ تعالبی، آدابالملوک،

۸۰. ابن حوقل، همان جا؛ ماوردی، ۹۴، ۱۰۲، ۱۰۲ ۱۰۴؛ مقدسی، ۳۲۳، ۳۲۸۳

۸۱. سمعانی، ۱۱۳/۱۲؛ ماوردی، ۳۱۵

۸۲. نـــرشخی، ۲۱-۲۲، ۳۹ـــ۴۰ پـــاقوت، معجمالبلدان، ۲۲۲-۲۲۶

۸۳. خسوارزمی، ۵۶؛ عبی، ۸۳/۱، ۱۵۱؛ سمعانی، ۱۴۵/۹؛ نَسَفی، عمر، ۵۲۴ ۴۷۱/۲.۸۴

۸۵. ترشخی، ۱۱۴، ۱۱۶؛ ابوعلی مسکویه، ۵/۲۔۶

۸۶ صابی، ۳۹ نرشخی، ۳۹ ۴۰، ۴۶ ۱۲۷

۸۷. خوارزمی، ۶۸ـ۷۰؛ مقدسی، ۳۳۰ـ۳۳

۸۸. کـــریستنسن، ۱۳۱-۱۳۳؛ فــرای، بــخارا، ۱۳۱-۱۳۰

۸۹. مســـعودی، مــروجالذهب، ۲۴۶/۱؛ فــردوسی، ۴۲/۱؛ بــیرونی، ۲۱۶-۲۱۷؛ ثـعالبی، ثِـمارالقـلوب، ۱۶۵۸؛ بـلوکباشی، ۱۴-۱۳

۹۰. مسعودی، همان، ۲۲۷/۱، ۱۸۱/۲، ۱۸۶۰ فردوسی، ۱۹۹۷؛ بیرونی، ۲۲۲-۲۲۳، ۲۳۳

۹۱. فـردوسى، ۲/۲۱؛ ثـعالبى، ثـمارالقـلوب، ۱۲۷۸/ دايرةالمعارف فارسى، ۱۲۷۸/۱

۹۲. نرشخی، ۲۴-۲۳، ۳۲-۳۳، ۳۷؛ صدیقی، ۱۰۰

۹۳. سبکی، ۴۰۰/۴

۹۴. ابن حوقل، ۲/۲۲؛ نسفي، ۳۱۰

۹۵. کسائی، ۱۰۸-۱۰۸

۹۶. مظاهری، ۲۳۱-۴۳۲

۹۷. اصطخری، ۲۲۸-۲۲۷

۹۸. مقدسی، ۳۴۰

۹۹. اصطخری، ۲۲۱، ۲۲۷، ۲۳۹؛ ابن حوقل، ۲۷۶-۲۷۶؛ حدود العالم، ۱۰۱؛ مقدسی، ۲۲۵

۱۰۰. مقدسی، ۳۴۰

۱۰۱. ابن حوقل، ۴۵۲/۲

۱۰۲ اصطخری، ۲۰۷ ،۲۲۷ ،۲۲۷ ، ۲۴۳ ،۲۴۹

۱۰۳ خوارزمی، ۷۲-۷۸

774-774

۱۲۸. صدیقی، ۲۴

۱۲۹. ابن خردادبه، ۳۰-۳۱؛ سمعانی، ۵۴/۱۱؛ نرشخی، ۲۳-۲۲، ۴۲-۴۲؛ بیرونی، ۴۶-۴۵؛ ۲۳۵-۲۳۳

۱۳۱. حدودالعالم، ۹۴؛ صدیقی، ۱۵۳-۱۶۶ ۱۳۲. ابسن نسدیم، ۴۰۸-۴۰۷؛ بسغدادی، ۱۵۵؛ آمورتی، ۴۳۴

۱۳۳. نـرشخی، ۱۸۹-۱۰۴؛ حــدودالعـالم، ۱۱۴؛ سمعانی، ۱۱۱/۶ ۷۴/۱۲، ۷۴/۱۲

۱۳۴. مـــقدسی، ۳۲۳؛ بــیهقی، عــلی، لبـابالانسـاب، ۴۹۵٬۲۹۵٬۲؛ سـمعانی، ۲۴۹/۶

۱۳۵. رشیدالدین فضل الله، ۱۳۰۱؛ نظام الملک طوسی، ۲۸۵-۵۰۰۹؛ ابن ندیم، ۲۳۸-۲۲۸؛ بغدادی، ۱۷۹-۱۷۵ ۱۷۶-۱۷۵

۱۳۶. مقدسی، ۳۲۳، ۳۶۵؛ بغدادی، ۲۱-۲۱، ۱۳۶ ۱۳۱-۱۳۱، ۱۳۷، عُتبی، ۳۱۲-۳۹۲

۱۳۷. نرشخی، ۱۰۶-۱۰۹؛ ابن اثیر، ۶۹/۸-۰۷ ۱۳۸. سمعانی، ۵۴/۵، ۲۷۷۸/۲۷۷۸، ۲۱۰/۱۲

۱۲۹. مقدسی، ۲۳۸-۲۳۷

۱۴۰ نک: ابن خلّکان، ۲۰۶/۳

۱۴۱. مقدسی، ۲۶۰، ۳۳۸-۳۳۹؛ طوسی، ۴۳۸

۱۴۲. عبدالقادر قرشی، ۸۲/۳، ۱۱۹/۴-۱۲۰

۱۴۳. بیهقی، علی، تاریخ بیهق، ۲۹۷

۱۴۴. ابن جماعه، ۱۰۵؛ نسفی، عمر، ۲۰۰۰ سیوطی، طبقات الحفاظ، ۲۷۷، ۳۰۵

۱۴۵. مقدسی، ۳۱۵، ۳۳۹

۱۴۶. ابن خلدون، ۱۳۶۵/۴؛ ابن صلاح، ۱۲۸-۱۲۹

۱۴۷. ســـمعانی، ۲۲۵/۲؛ ذهـــبی، ســـیر، ۱۶۵/۱۷

۱۴۸. سمعانی، ۱۸۷/۶ ۱۸۸

۱۴۹. همو، ۴۶/۸-۴۷؛ نرشخی، ۱۳۱؛ حاکم نیشابوری، ۱۰۷؛ بیهقی، علی، تاریخ بیهق، ۲۷۴؛ صریفینی، ۶، ۱۱۲

۱۵۰. نجاشی، ۲۲۲۸-۲۴۷؛ سمعانی، ۲۷۹/۸

۱۰۴. کسائی، ۱۰۸-۱۱۱

۱۰۵. اصطخری، ۲۱۸-۲۱۸، ۲۳۹

۱۰۶. همو، ۲۱۲-۲۱۵، ۲۱۹-۲۲۱، ۲۲۲، ۲۳۴، ۲۳۳ ۲۳۹؛ مقدسی، ۲۲۳-۳۲۵

۱۰۷. اصطخری، ۲۰۵، ۲۱۲، ۲۱۹-۲۲۰، ۲۲۷، ۲۲۷، ۲۲۷، ۲۶۷؛ ۳۳۳، ۲۳۸-۳۲۳، ۲۴۴، ۲۴۹، ۲۵۸، ۲۶۷؛ مقدسی، ۳۲۳-۳۲۶

۱۰۸. اصطحری، ۲۳۹-۲۴۰، ۲۴۵؛ نرشخی، ۱۳۱

١٠٧. حدودالعالم، ١٥٧

۱۱۰. همانجا؛ أصطخری، ۲۰۴، ۲۰۸، ۲۱۷، ۲۱۷، ۲۲۸

۱۱۱. حدودالعالم، ۱۱۱؛ مقدسی، ۲۷۴

۱۱۲. نرشخی، ۵۰-۵۲؛ ابن فَضلان، ۷۹، ۸۸، ۸۸، ۲۰۱۰ ابن خُردادیه، ۳۸-۳۹؛ اصطخری، ۲۲۵، ۲۸۵ مستقدسی، ۲۸۶؛ یساقوت، معجم البلدان، ۱۹۷۱

١١٣. مايلز، ٣٢٤ ٢٣٤

۱۱۴. اصـــطخری، ۲۰۲-۲۰۷، ۲۰۹، ۲۰۲، ۲۱۲، ۲۱۸-۲۱۷، ۲۴۹-۲۴۵، ۲۴۶،۲۴۶؛ مقدسی، ۲۸۵-۲۸۱؛ نرشخی، ۱۳۵-۱۳۱

۱۱۵. گرابار، ۲۸۷، ۲۸۷

۱۱۶. EI<sup>2</sup>, 8/1030 اصطخری، ۲۴۵

۱۱۷. گرابار، ۲۸۸

۱۱۸. همو، ۲۹۶؛ EI<sup>2</sup>, 8/1030-1031

۱۱۹. گرابار، ۲۹۸-۲۹۹، ۳۰۲-۳۰۳

١٢٠. مقدمهٔ قدیم شاهنامه، ٣٣

۱۲۱. گرابار، ۲۰۵۵-۳۰۶ 8/1029-1030 ۱۳۰۶ ۱۲۲. 8/1030 ۱۲۲

۱۲۳. همان جا

۱۲۴. همانجا؛ اصطخری، ۲۰۵، ۲۰۸، ۲۱۶، ۲۱۶، ۲۱۸، ۲۱۷ ۲۲۷، ۲۲۷؛ مستقدسی، ۳۲۳، ۲۲۸؛ نسظام المسلک طوسی، ۱۳۳؛ کسائی، ۱۳۰-۱۲۴

۱۲۵. ابسن نسدیم، ۴۰۸، ۴۱۳؛ بیرونی، ۲۰۶؛ ابن فقیه، ۳۲۲-۳۲۴

۱۲۶. مُقدسى، ۳۲۳؛ متز، ۵۲/۱

۱۲۷. اصطخری، ۲۱۰، ۲۵۲، ۲۵۹؛ سمعانی، ۱۲۷. ۱۳۳؛ محمدی، ۲۱۱-۱۳۰ محمدی،

404-404, 474

۱۷۹. هجویری، ۱۶۴

۱۸۰. این عساکر، ۱۳۴

۱۸۱. نک: ابوحیّان توحیدی، ۱۵/۲؛ ابوالحسن عامری، ۳۰۳-۳۰۴؛ ابن ابی اُصَبِعه، ۴/۲

۱۸۲. نـــاصر خســرو، ۷۳ بــه بــعد؛ یـافوت،معجمالادباء، ۲۵۹/۱؛ ابوحیان توحیدی، همانجا

۱۸۳. ابن ندیم، ۳۲۵، ۳۴۱؛ ابوعلی مسکویه، ۱۵۴/۲

> ۱۸۴. نصر، ۳۶۳ ۳۶۳ قزوینی، ۲۳۲ ۲۳۳ ۱۸۵ کار ۲۴۶۹/۲

۱۸۶. گردیزی، ۳۳۰؛ ئعالبی، آداب الملوک،

۸۵ـ۸۶، ۱۹۷ ۱۸۷. ابن ندیم، ۱۱۷، ۱۶۵، ۱۶۷، ۳۲۰ـ۳۲۳

۱۸۸. مسعودی، التنبیه، ۷۵؛ کراچکوفسکی، ۱۸۷۱ مسعودی، ۲۰۶، ۲۰۸

١٨٩. بلعمي، ٢/١-٣؛ مُجمل التواريخ، ١٨٥

۱۹۰. ذهبی، سیر، ۱۹۰،۵۸۸/۱۴ ۱۶۷/۱۶۷،۱۶۸،۱۶۸،۱۶۸،۱۶۸،۱۶۸، ۱۹۰/۱۳،۱۶۸، ۳۱۰/۱۳، ۳۱۰/۱۳، ۳۱۰/۱۳،

۱۹۱. ثعالبی، پتیمه، ۹۵/۴؛ ابن خلکان، ۴۲۰/۶ ۱۹۲. نرشخی، ۳ـ۲، ۱۳۳

۱۹۳. ذهبی، همان، ۱۶۷/۱۷

۱۹۴. مقدسی، ۲۵۹، ۳۳۵ لازار، ۵۱۲ـ۵۱۲، ۵۱۵

١٩٢/ عوفي، ٢/٦-٧؛ سمعاني، ١٩٢/۶

۱۹۶. مقدمهٔ قدیم شاهنآمه، ۳۳؛ ظهیری سمرقندی، ۲۵-۲۶

۱۹۷. صفا، ۱/۰۷، ۱۹۰۸، ۱۹۵۹، ۱۹۵۹، ۲۸۳.۲۹۹ ۱۹۵٫۶۱۱

۱۹۸. نک: مقدسی، ۲۵۹، ۳۳۵

۱۹۹. تعالبی، یتیمه، ۱۳۴/۴، ۱۵۰، ۲۰۲ـ۲۰۵؛ سمعانی، ۲۱۲/۵، ۲۷۷/۱۰

۲۰۰. یــاقوت، مـعجم الادبـاء، ۴۶۲-۴۶۱/۱، ۲۸۱۲-۲۳۲۱/۵، ۶۵۶-۶۶۰، ۴۳۲۲-۲۳۲۱/۵ ازهری، ۷/۱، ۳۲-۳۲

۲۰۱. ثعالبی، همان، ۴۷۷/۴ ابوبکر خوارزمی، ۴۵. ۴۹ ۱۵۱. نک: نسفی، ۴۳، ۱۷۹، ۱۸۱-۱۸۲؛ سمعانی، ۲۸۲-۱۸۲

۱۵۲. حاکم نیشابوری، ۱۵۹؛ صَریفینی، ۱۱۴۶ سمعانی، ۲۲۵/۲

١٥٣. ابن نُقطه، ١٢٢/٣

۱۵۴. ياقوت، معجم الأدباء، ۱۰۷۲/۳ ابن خلكان، ۱۵۸/۲

۱۵۵. سمعانی، ۱۲۵/۵؛ یاقوت، معجم البلدان، ۱۷۵۸

۱۵۶. مقدسی، ۲۶۱ (حاشیه)، ۳۱۰

۱۵۷. ذهبی، سیر، ۲۵/۴۳۳؛ نرشخی، ۲۲

۱۵۸. این ندیم، ۱۵۳

۱۵۹. ســــمعانی، ۴۹۱-۴۹۰/۱۲؛ ذهـــبی، معرفة القراء، ۳۲۹-۳۴۷/۱

۱۶۰. ذهــــبی، ســیر، ۳۱۵/۱۶ ۱۳۱۷ داودی، ۴۲۹/۱

۱۶۱. سمعانی، ۱۸۲/۱۱

۱۶۲. مقدسی، ۳۲۳، ۲۸۰، ۲۸۲

۱۶۳. نجاشی، ۲۲۲۸۲۴۷/۱ ابن ندیم، ۲۴۸-۲۵۰

۱۶۴. نک: نجاشی، ۱۵۳/۱ ۱۵۴، ۹/۲ ۳۱۰-۳۱۰

۱۶۵. صیمری، ۱۶۶؛ عبدالقادر قبرشی، ۱/۶، ۱۸۵.۵۲۷ میراسی، ۶/۱

۱۶۶. حاکم نیشابوری، ۱۰۷

۱۶۷. شبکی ۲۴۶/۲، ۲۴۷، ۲۹۷، ۲۰۰۳-۲۰۰۳، ۲۰۳-۲۰۳۳ ابواسحاق شیرازی، ۱۲۵، ۱۱۵

۱۶۸. عبدالقادر قبرشی، ۵۴۲٬۵۴۴/۱ نسفی، عمر، ۶۵۳٬۹۴۴ سمعانی، ۲۹۵٬۲۹۴/۵

۱۶۹. زریاب، ۳۹۱-۳۹۷

١٧٠. نسفى، ابوالمعين، ١/٣٥٨ـ٣٥٨؛ مقدسى، ٢٦

١٧١. ابوالقاسم حكيم، ١٧٠.

۱۷۲. شبکی، ۱۷۹٬۳۰۰، ۱۸۶۸ ۳۶۹ ۳۶۹

۱۷۳. مادلونگ، ۳۳، ۴۴

۱۷۴. این گُرامه، ۳۸۲-۳۸۳، ۲۸۷

۱۷۵. حاجی خلیفه، ۱۱۲۰/۲

۱۷۶. سمعانی، ۲۹۹/۱۰ ۲۶۳/۱۲

۱۷۷. مطهری، ۲/۸۳/۲

## مآخذ

- آمورتی، ب. س. «مِلل و نِحَل»، تاریخ ایران کمبریج، ج ۴، ترجمهٔ حسن انوشه، تهران، ۱۳۷۲.
  - ابن ابي أصبيعه، احمد، عيون الإنباء في طبقات الأطباء، فاهره، ١٢٩٩ ق.
    - ابنَ أثيرً، على، الكامل في التاريخ، بيرون، ١٤٠٢ ق.
- ابن جَماء، محمد، المنهل الروق، به كوشش محى الدين عبدالرحمن رمضان، دمشق، ١٢٠٥ ق.
- ابن جوزی، عبدالرحمن، المنتظم فی تاریخ الملوک و الامم، به کوشش محمد عبدالفادر عطا و مصطفی عبدالفادر عطا، بیرون، ۱۴۱۲ ق.
  - ابن حَوفَل، محمد، صورة الأرض، به كوشش كرامرس، ليدن، ١٩٣٩.
  - این څردادی، عبیدالله، المسالک و الممالک، به کوشش دخویه، لیدن ۱۹۶۷.
  - ) ابن خَلدون، عبدالرحمن، مقدمه، به كوشش على عبدالواحد وافي، قاهره، ٨٨-١٣٨٢ ق.
    - ابن خَلَكان، احمد، وَفَيات الاعيان، به كوشش احسان عباس، بيروت، ١٣٩٨ ق.
      - ابن صلاح، عثمان، علو مالحدیث، به کوشش نورالدین عثر، دمشق، ۱۴۰۴ ق.
        - ابن عَساكِر، على، تبيين كذب المفترى، بيروت، ١٤٠٢ ق.
        - ابن ففيه، احمد، مختصر البلدان، به كوشش دخويه، ليدن، ۱۹۶۷.
- ابن كرّام، محسّن، «الطبفتان الحادية عشرة و الثانية عشرة من كتاب سرح العيون»، فضل الاعتزال و طبقات المعتزلة، به كوشش فؤاد سيد، تونس / الجزائر، الدار التونسية.
  - ابن ندیم، محمد، الفهرست، به کوشش رضا تجدد، تهران، ۱۳۴۶.
  - ابن نُفطه، محمد، تكملة الاكمال، به كوشش عبدالفيوم عبد رب النبى، مكه مكرمه، ١٤١٠ ق.
    - ابواسحاق شیرازی، ابراهیم، طبقات الفقهاء، به کوشش احسان عباس، بیرون، ۱۴۰۱ ق.
      - ابوبكر خوارزمى، محمد، رسائل، بيروت، ١٩٧٠.
- ابوالحسن عامري، محمد، رسائل ابي الحسن العامري و شذراته الفلسفية، به كوشش سحبان خليفات، عمان (اردن)، ۱۹۸۸.
  - ابوحبان توحیدی، علی، الاِمتاع و المئوانسة، به كوشش احمد امین و احمد زین، قاهره، ۲۴-۱۹۳۹
    - ابوعلى مسكويه، احمد، تجارب الأمم، به كوشش ه. ف. آمدروز، قاهره، ٣٣٠ـ١٤٣٣ ق.
  - ابوالفاسم حكيم سمرفندى، (ترجمه) ألسواد الاعظم، به كوشش عبدالحي حبيبي، تهران، ١٣٤٨.
    - ازهری، محمد، تهذیب اللغة، به كوشش عبدالسلام محمد هارون، قاهره، ۱۳۸۴ ق.
  - اشپولو، برتولد، تاریخ ایران در قرون نخستین اسلامی، ج ۲، ترجمهٔ مریم میراحمدی، تهران، ۱۳۷۳.
    - اصطخری، ابراهیم، المسالک و الممالک (ترجمه)، به کوشش ایرج افشار، تهران، ۱۳۶۸.
    - افبال آشتیانی، عباس، تاریخ مفصل ایران، به کوشش محمد دبیر سیاقی، تهران، ۱۳۴۶.
      - انوری، حسن، اصطلاحات دیوانی دورهٔ غزنوی و سلجوقی، تهران، ۱۳۵۵.
      - 🔾 بغدادی، عبدالفاهر، الَفرق بین الفِرق، به کوشش محمد زاهد کوثری، مصر، ۱۳۶۷ ق.
        - بلعمی، ابوعلی محمد، تاریخنامه طبری، به کوشش محمد روشن، تهران، ۱۳۷۴.
    - بلوکباشی، علی، نوروز جشن نوزایی آفرینش، تهران، دفتر پژوهشهای فرهنگی، ۱۳۸۰.
      - بناکتی، داود، تاریخ، به کوشش جعفر شعار، نهران، ۱۳۴۸.
      - بيروني، محمد، الآثارالباقية، به كوشش زاخائو، لايبزيگ، ١٩٢٣.
      - 🔾 بيهفي، ابوالفضل، تأريخ، به كوشش على اكبر فياض، مشهد، ١٣٥٤.

- 🔾 بيهقي، على، تاريخ بيهق، به كوشش سيدكليمالله حسيني، حيدراًباد (هند)، ١٣٨٨ ق.
  - همو، لباب الانساب، به كوشش مهدى رجايى، قم، ١٤١٠ ق.
  - تاریخ سیستان (از مؤلفی ناشناخته)، به کوشش ملکالشعرا، بهار، تهران، ۱۳۱۴.
    - ثعالبي، عبدالملك، آداب الملوك، به كوشش جليل العطيه، بيروت، ١٩٩٠.
      - همو، تتمة اليتيمه، به كوشش عباس اقبال، نهران، ١٣٥٣.
      - همو، ثيما رالقلوب، به كوشش محمد ابوالفضل ابراهيم، فاهره، ١٣٨٢ ق.
    - همو، يتيمة الدهو، به كوشش محمد محى الدين عبدالحميد، قاهره، ١٣۶۶ ق.
- جَهشباري، محمد، كتاب الوزراء و الكُتاب، به كوشش حسن الزين، بيرون، ١٤٠٨ ق.
  - حاجى خليف، مصطفى، كشف الظنون، افست تهران، ١٣٨٧ ق.
- حاکم نیشابوری، محمد، تاریخ نیشابور، ترجمهٔ خلیفهٔ نیشابوری، به کوشش محمدرضا شفیعی کدکنی، تهران،
   ۱۳۷۵
  - حدودالعالم (از مؤلفي ناشناخته)، به كوشش منوچهر ستوده، تهران، ١٣۶٢.
  - حمدالله مستوفى، تاریخ گزیده، به کوشش عبدالحسین نوایی، تهران، ۱۳۶۲.
  - حمزه اصفهانی، سننی ملوک الارض و الانبیاء، به کوشش سیدجواد ایرانی، برلین، ۱۳۴۰ ق.
    - خوارزمی، محمد، مفاتیح العلوم، به کوشش فان فلوتن، لیدن، ۱۸۹۵.
      - داودی، محمد، طبقات المفسر بن، بیرون، ۱۴۰۳ ق.
    - دایر ةالمعارف فارسی، به کوشش غلامحسین مصاحب، تهران، ۱۳۴۵.
    - ذهبی، محمد، سِیّر أعلام النّبَلاء، به كوشش گروهی از محققان، بیروت، ۱۲۰۶ ق.
      - همو، مَعرفة القُرّاء، به كوشش بشّار عوّاد معروف و ديگران، بيروت، ۱۴۰۸ ق.
- رشیدالدین فضل الله، جامع التو اریخ (قسمت اسماعیلیان) به کوشش محمد تفی دانش پژوه و محمد مدرسی زنجانی، تهران، ۱۳۵۶.
  - زریاب خویی، عباس، بزم آورد، تهران، ۱۳۶۸.
- شبكی، عبدالوهاب، طبقات الشافعیة الكبری، به كوشش محمود محمد طناحی و عبدالفتاح محمد حلو، قاهره، ۱۳۸۳-۹۶ ق.
  - شلمي، ابوعبدالرحمن محمد، طبقات الصوفية، به كوشش نورالدين شريبه، حلب، ١٢٠٥ ق.
  - ضمعانی، عبدالکریم، الأنساب، به كوشش عبدالرحمن معلمی یمانی، حیدرآباد (هند)، ۱۳۸۲-۱۳۸۲ ق.
    - شيوطي، عبدالوحمن، طبقات الحقاظ، بيرون، ١٢٠٣ ق.
    - صابى، هلال، رسوم دارالخلافة، به كوشش ميخائيل عوّاد، بيروت، ۱۴۰۶ ق.
    - صدیفی، غلامحسین، جنبش های دینی ایرانی در قرنهای دوم و سوم هجری، تهران، ۱۳۷۲.
      - ضریفینی، ابراهیم، تاریخ نیشابور، به کوشش محمد کاظم محمودی، قم، ۱۳۶۲.
        - صفا، ذبیحالله، تاریخ ادبیات در ایران، تهران، ۱۳۶۳.
      - صبحری، حسین، اخبار ابی حنیفة و اصحابه، به کوشش ابوالوفاء افغانی، بیروت، ۱۲۰۵ ق.
      - طبرى، محمد، تأريخ الأمم و الملوك، به كوشش محمد ابوالفضل ابراهيم، بيروت، ١٣٨٧ ق.
        - طوسى، محمد، رجال، به كوشش محمد بن صادق آل بحرالعلوم، نجف، ١٣٨٠ ق.
        - ظهیری سمرقندی، محمد، سئلپادنامه، به کوشش احمد آتش، استانیول، ۱۹۴۸.
  - عبدالفادر قُرشى، الجواهرالمُضيئة فى طبقات الحنفية، به كوشش عبدالفتاح محمد حلو، مصر، ١٣١٣ ق.
    - عُتبى، محمد، التاريخ اليميني، در حاشية شرح اليميني منيني، مصر، ١٢٨۶ ق.
      - 🔾 همو، ترجمهٔ فارسی جرفادقانی، به کوشش جعفر شعار، تهران، ۱۳۵۷
      - عوفي، محمد، لباب الإلباب، به كوشش ادوارد براون، ليدن، ١٣٢٢ق./ ١٩٠٤.

- فرای، ریجارد نلسون، بخارا دستاورد قرون وسطی، نرجمهٔ محمود محمودی، نهران، ۱۳۶۵.
  - ⊙ همو، «سامانیان»، تاریخ ایران کمبریج، نرجمهٔ حسن انوشه، ج ۴، نهران، ۱۳۷۲.
  - 🔾 فزوینی، محمد، حاشیه بر چهار مقالهٔ نظامی عروضی، لیدن، ۱۳۲۷ق./ ۱۹۰۹.
  - فلفنندي، احمد، صبح الأعشى في صناعة الآنشاء، فاهره، وزارة الثقافة و الارشاد الفومي.
- كراجكوفسكي، تاريخ الادب الجغرافي العربي، ترجمه يه عربي از صلاحالدين عثمان هاشم، فاهره، ١٩٤٣.
  - کویستنسن، آرتور، ایرآن در زمان ساسآنیان، ترجمهٔ رشید یاسمی، تهران، ۱۳۴۵.
  - کسائی، نورالله، «خوراک و پوشاک در آسیای مرکزی»، فرهنگ، سال ۹، شم۳ (مسلسل ۱۹)، تهران، ۱۳۷۵.
    - گرابار، اولگ، «هنرهای دیداری»، تاریخ ایران کمبریج، ترجمهٔ حسن انوشه، ج ۴، نهران، ۱۳۷۲.
      - گردیزی، عبدالحی، تاریخ، به کوشش عبدالحی حبیبی، تهران، ۱۳۶۳.
    - لازار، ژبلبر، «ظهور زبان فارسی نوین»، تاریخ ایران کمبریج، ترجمهٔ حسن انوشه، ج ۴، تهران، ۱۳۷۲.
  - مادلونگ، ویلفرد، مکتبها و فرقه های اسلامی در سده های میانه، ترجمهٔ جواد فاسمی، مشهد، ۱۳۷۵.
    - ماؤردی، علی، الاحکام السلطانیة، به کوشش احمد مبارک بغدادی، کویت، ۱۴۰۹ ق.
    - مایلز، گ. س.، «سکه شنأسی»، تاریخ ایران کمبریج، ج ۴، ترجمهٔ حسن انوشه، تهران، ۱۳۷۲.
    - مِتز، آدام، تمدن اسلامی در قرن چهارم هجری، ترجمهٔ علیرضا ذکاوتی قراگزلو، تهران، ۱۳۶۲.
      - مُجمَل التواريخ (از مؤلفي ناشناخته)، به كوشش ملكالشعراء بهار، تهران، ١٣١٨.
- محمدی، محمد، فرهنگ آیرانی پیش از اسلام و آثار آن در تمدن اسلامی و ادبیات عربی، نهران، ۱۳۷۴.
  - 🔾 مسعودي، على، التنبيه والإشراف، به كوشش دخويه، ليدن، ١٩۶٧.
  - همو، مُروج الذهب، به كوشش بوسف اسعد داغر، بيروت، ١٣٨٥ ق.
  - مطهری، مرتضی، آشنایی با علوم اسلامی (کلام، عرفان، حکمت عملی)، تهران، ۱۳۶۹.
  - مظاهری، علی، زندگی مسلمانان در قرون وسطی، ترجمهٔ مرتضی راوندی، تهران، ۱۳۷۸.
    - مفدسي، محمد، أحسن التقاسيم في معرفة الاقاليم، به كوشش دخويه، لبدن، ١٩۶٧.
      - «مقدمهٔ قدیم شاهنامه»، به کوشش محمد فزوینی، بیست مقاله، ج ۲، تهران، ۱۳۳۲.
        - مِنهاج سِراج، عثمان، طبقات ناصرى، به كوشش عبدالحى حبيبى، كابل، ١٣٤٢.
          - منینی، احمد، شرحالیمینی، مصر، ۱۲۸۶ ق.
          - ناصر خسرو، زادالمسافرين، به كوشش محمد بذل الرحمن، برلين، ١٣٠٣.
            - 🔾 نجّاشي، احمد، رجال، به كوشش محمدجواد ناييني، بيروت، ١٢٠٨ ق.
        - نرشخی، محمد، تاریخ بخارا، به کوشش محمدتفی مدرس رضوی، تهران، ۱۳۵۱.
          - نَسَفى، أبوالمعين، تبصرة الأدلة، به كوشش كلود سلامه، دمشق، ١٩٩٠.
  - نَسَفى، عمر، القند في ذكر علماء سمرقند، به كوشش نظر محمد فاريابي، عربستان سعودي، ١٤١٣ ق.
    - نصر، سیدحسین، «علوم زیستی»، تاریخ ایران کمبریج، ترجمهٔ حسن انوشه، ج۴، تهران، ۱۳۷۲.
    - نظام الملک طوسی، حسن، سیر الملوک (سیاست نامه)، به کوشش هیوبرت دارک، تهران، ۱۳۵۵.
      - 🔾 نفیسی، سعید، محیط زندگی و احوال و اشعار رودکی، نهران، ۱۳۳۶.
      - هُجويرى، على، كشف المحجوب، به كوشش و. ژوكوفسكي، نهران، ١٣٥٨.
      - يافوت حموى، المشترك وضعاً و المفترق صقعاً، به كوشش وستنفلد، گوتبنگن، ١٨٤٥.
        - همو، معجمالأدباء، به كوشش احسان عباس، بيرون، ١٩٩٣.
        - همو، معجم البلدان، به كوشش وستنفلد، لايپزيگ، ۱۸۶۶-۱۸۷۰.
          - یعفویی، الثبلدان، به کوشش دخویه، لیدن، ۱۹۶۷.
- EI<sup>2</sup> = Encyclopedia of Islam, New Edition, Leiden, 1956-1995.
- O Justi, Ferdinand, Iranisches Nemenbuch, Hildesheim, 1963.

What do I know about Iran? / 15

## The Samanids

The Flourishing Era of

The Iranian - Islamic Culture

Mohammad - Reza Naji (Ph. D)



Cultural Research Bureau



Mohammad-Reza Naji (Ph.D)



What do I know

about fram? 15